«Вы – свет мира... Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного» Мат. 5:14,16.



Духовно-назидательный журнал церкви «Свет Евангелия» № **39, июль 2004г.** Slavic Baptist Church "Light of Gospel" **5716** N. Progress Rd. Spokane, WA 99216 USA tel. 892-5224

FREE – not to be sold

Распространяется бесплатно

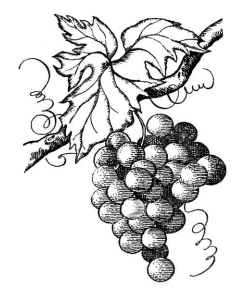
"Light of Gospel"

«Уповай на Господа, и держись пути Его...»

 $(\Pi c.36:34).$ 

«Возложи на Господа заботы твои, и Он поддержит тебя. Никогда не даст Он поколебаться праведнику»

(Пс.54:23).



## Содержание:

| Назидание                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                           |
| Не отдам наследство отцов       2         Лицемірство       3                                             |
| Беседы о Святом Духе                                                                                      |
| Святой Дух изобличает                                                                                     |
| людей в их грехах 6                                                                                       |
|                                                                                                           |
| Учение Христово                                                                                           |
| О приблизившемся                                                                                          |
| Царствии Божием 10                                                                                        |
| Из-за колючей проволки                                                                                    |
| Исполнение надежд 13                                                                                      |
| Смертная казнь по                                                                                         |
| поковой ощибке14                                                                                          |
| Письмо покаяния       16         Письмо к Натешеньке (Стих)       17         Небесный дар океана       18 |
| Письмо к Натешеньке (Стих) 17                                                                             |
| Небесный дар океана                                                                                       |
| История братства                                                                                          |
|                                                                                                           |
| ziopon apeci ==                                                                                           |
| Детский уголок                                                                                            |
| Толина фотокарточка         26           Библ. загадки для детей         27                               |
| Библ. загадки для детей 27                                                                                |
| Свидетельство                                                                                             |
| Учительница 28                                                                                            |
| Литературные страницы                                                                                     |
| Общество Себяхвалова 31                                                                                   |
|                                                                                                           |
| Христианская семья                                                                                        |
| Семья – начаток церкви 35                                                                                 |
| Правильное воспитание                                                                                     |
| подростка 40                                                                                              |
| Переутомление и половая                                                                                   |
| зрелость 41                                                                                               |
| Сексуальность                                                                                             |
| и подростковый возраст 42                                                                                 |
| Из жизни поместной церкви                                                                                 |
| Святое крещение по вере 43                                                                                |
| Нам пишут                                                                                                 |
| Вести с миссионерских полей 44                                                                            |



Нравственные проблемы и ценности являются вечными. Из далекой древности слышатся голоса, которые свидетельствуют о корысти людей. Царю Ахаву принадлежало все государство, но он огорчился и потерял аппетит из-за того, что для расширения своего сада не получил виноградника бедного человека. Но оттуда же раздается и мужественный голос Навуфея. Этот человек готов был терпеть многое во имя своей правды. В трудных обстоятельствах Навуфей осмелился сказать, что его виноградник не продается. В его словах есть что-то такое, что должно привлечь наше внимание, ибо у каждого из нас есть наследство, о котором мы должны сказать: "не продается".

Во времена Иисуса Навина прародители Навуфея получили в удел замечательный участок земли на склоне горы Кармил. Этот участок обрабатывали несколько поколений людей. Сам Навуфей с ранних лет знал этот виноградник, и каждый уголок был для него дорог.

По соседству с этим виноградником находился летний дворец Ахава. После победоносной войны против Сирии царь решил расширить свою резиденцию. И ему казалось, что виноградник Навуфея представляет для этого великолепные возможности.

Ахав не раз ходил вокруг виноградника и осматривал его со всех сторон. И чем больше он

смотрел, тем больше ему нравилась эта земля. Он уже представлял себе, как будет выглядеть его сад, если он присоединит к нему этот чудесный клочок земли. И вот он решает приобрести этот виноградник. Для этого он пошел к Навуфею и сказал ему: "Отдай мне свой виноградник, из него будет у



меня овощной сад, ибо он близко к моему дому, a вместо него я дам тебе виноградник лучше этого, или, если угодно тебе, дам тебе серебра, сколько он стоит".

Возможно, предложение царя было лестно для Навуфея, ведь царские покупатели приходят не каждый день, и такой цены, как от Ахава, он не получит ни от кого. Кроме того, у Навуфея была теперь редкая возможность для завязывания хороших отношений с царем. Навуфей также знал и то, что если он не посчитается с желанием царя, то это обойдется ему очень дорого, — во всяком случае, вызовет недовольство царя.

Но именно поэтому привлекает Навуфей наше внимание, что он руководствовался не экономическим расчетом или желанием приобрести расположение царя, а тем, что он явил твердость духа и не продал виноградник, который достался ему в наследство от отцов. В заповеди Господней Моисею было сказано: "Землю не должно продавать навсегда; ибо Моя земля, вы пришельцы и поселенцы у Меня" - Лев. 25:23. Ее можно было отдать в залог только до юбилейного года. Кроме того, было запрещено продавать ее в другое колено: "Чтобы удел сынов... не переходил из колена в колено; ибо каждый из сынов... должен быть привязан к уделу колена отцов своих" – Чис. 36:7. И даже царь не имел права нарушать эту заповедь. Пророк Иезекииль говорит: "Князь не может брать из наследственного участка народа, вытесняя их из владения их" – Иез. 46:18.

Таким образом мы видим, что отказ Навуфея был обусловлен не его упрямством, но очень важными соображениями. Однако Ахав, который поклонялся идолам, не вник в поступок Навуфея. По его мнению, выполнение заповедей было делом давно ушедшим в область предания. Для Навуфея же это представляло собой святыню.

Каждый верующий имеет свое духовное наследство, которое он должен сохранять. Апостол Павел молился, чтобы верующие познали, в "чем состоит богатство славного наследия Его для святых" — Еф. 1:18. Апостол Петр также говорит о неувядаемом наследстве — 1 Пет. 1:4. У верующего человека есть богатство, которым дорожили предыдущие поколения христиан. Возьмем, к

примеру, Слово Божие. Духовный опыт многих поколений и выражение воли Божией собраны в Библии. Эта книга была написана от руки и сохранялась с большим тщанием. Переводчики переводили ее с великой ответственностью.

К некоторым верующим могут прийти искушения пойти на сделку со своей совестью. Совсем тихо им шепчет голос Ахава: "Зачем тебе нужна твоя совесть, ты ведь видишь, что она мешает тебе жить? Поступай, как дру-

гие". При этом нам вспоминаются наставления родителей, которые учили нас жить честно и свято. Отвергнем ли мы советы родителей? Забудем ли слезы и молитвы матерей? Мы вспомним, как согрешив, каждый раз представали перед Господом и просили у Него прощение и получали это прощение, и нам становилось ясно, что ради нашего прощения Христос должен был пожертвовать Своею жизнью. И после этого можем ли мы пренебрегать наставлением отцов и отвергнуть жертву Иисуса Христа? Можем ли смело сказать, что наше наследство не продается?

Где бы только ни поселились люди, они несут туда и веру. Но к этим людям может прийти искуситель и предложить: 'Твоя вера уходит в про-

шлое. Расстанься с ней". На это всякий искренне верующий человек должен ответить: «нет, мы должны подвизаться за веру, однажды преданную святым» — Иуд. 1:3.

Пусть же вера в живого Бога и высокая нравственность для нас будут святы и неприкосновенны. Ценя духовное наследие, подумаем о наших близких. Что было бы с семейством Навуфея, если

бы он продал свой виноградник? Что могло заменить этот виноградник?

Откуда же взял Навуфей силу отклонить предложение царя и остаться твердым до конца? Навуфей сказал Ахаву: "Сохрани меня Господь..." Подумаем, что означали тогда эти слова? Во времена Ахава было распространено поклонение Ваалу. Служение живому Богу было опасно. Навуфей же в первых своих словах показывает, что он верит в живого и истинного Бога. Он не отрекся от веры и тогда,

когда видел большую опасность.

К своему стыду, мы должны признаться, что часто даже в маленьких искушениях мы не сумели остаться верными своим убеждениям. Будем бодрствовать, когда лукавый будет склонять на грех. С соответствующим предложением он предстал и перед Иисусом Христом. Он хотел заполучить от Него небесное наследство и предложил Ему временную преходящую славу. На это предложение Христос ясно сказал: "Отойди от Меня, сатана" — Мф. 4:10. По примеру Христа и мы решительно отвергнем предложения врага душ человеческих, какими бы они заманчивыми ни казались.

О. А. Тярк

# **ЛИЦЕМІРСТВО**

В Євангелії від Луки, дванадцятому розділі, вірш перший, ми зустрічаємо відмінну від звичайної поведінку Ісуса, Його ставлення до Своїх учнів і оточуючого Його народу. Про це читаємо слідуюче: «Того часу, як зібралися тисячі народу, так що тіснили один одного, Він почав говорити, передусім, учням Своїм: «Стережіться закваски фарисейської, котра є лицемірство!».

Христос завжди був дуже чуйним і відкликався на всі потреби оточуючих Його людей. Іноді жертвував своєчасним прийомом їжі або нічним відпочинком ради задоволення потреб Своїх відвідувачів, як це сталося з учителем Ізраїлевим Никодимом, що прийшов до Ісуса вночі. Але тепер Він поводить Себе незвичайно, не подібно до попереднього. Тисячі людей тіснять один одного, щоб поближче підійти до Ісуса та послухати Його про-

повідь, а Він вважав першорядним та невідкладним провести розмову з учнями.

Щось незвичайне! Невже Він замінив головне другорядним, як це іноді буває у нас? Здавалось би, з боку учнів належало внести поправку: «Господи, з нами Ти завжди встигнеш поговорити, ввечері, коли розійдуться люди, або навіть вночі, як це було з поясненням приповідки про кукіль на полі. Але тепер, коли народ з нетерпінням чекає Твоєї промови? Зваж на їхнє бажання!»

Але у Христа помилок ніколи не бувало. Якщо Він вважав необхідним раніше поговорити з учнями, а потім з народом, то на це була вагома і невідкладна причина. Ось вона перед нами: «Стережіться закваски фарисейської, котра є лицемірство!» Поспішно і не обдумавши цього застереження Христа, можна навіть здивуватись: «Оце і все? Невже це так небезпечно, що може пошкодити і проповіді Христа, і їх власній?» Навіть дуже небезпечно! Таку праведність у наступному зверненні, Ісус назвав «фарисейською», кажучи: «Горе вам, книжники і фарисеї, лицеміри, що обходите море та сушу, щоб навернути хоч одного, а коли це станеться, робите його вдвоє гіршим від вас». В Нагірній проповіді Христос також застеріг учнів: «Якщо праведність ваша не перевищить праведності книжників та фарисеїв, то ви не ввійдете у Царство Небесне» Матвія 5:20.

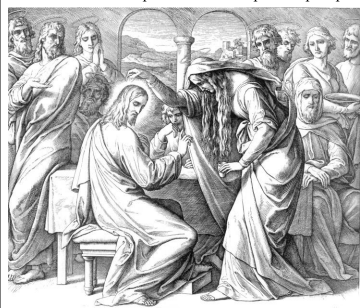
І на кінець, незадовго до своєї смерті Христос знову наголосив про це: «Горе вам, книжники і фарисеї, лицеміри, що уподібнюєтесь до побілених гробів, які зовні видаються гарними, а всередині повні кісток мертвих і всякої нечистоти. Так і ви, зовні здаєтесь людям праведними, а всередині повні лицемірства і беззаконня!» (Матв.23:27-28).

Як бачимо, гріх лицемірства Христос назвав фарисейською закваскою. Хто не знає дії закваски? Одна ложка кислого тіста заквашує цілу діжу майбутнього хліба. В усій Біблії, в Старому і Новому Заповіті, закваска символізує згубнопрогресивну дію початкового гріха. Так, ізраїльський цар Саул допустив лицемірство в тому, що назвав здобич, взяту у Амаліка, «жертвою Господеві» і покотився по наклонній усе нижче і нижче.

Не покаявшись своєчасно у цьому гріху, він дійшов до виклику духів померлих через аендорську чародійку і ганебно закінчив життя самогубством, упавши на власний меч. В Новому Заповіті Дух Святий називає закваскою гріхи, що мали місце в Коринфській церкві. Так, читаємо в першому посланні, 5:6-8: «Нічим вам хвалитися. Хіба ви не

знаєте, що мала закваска заквашує усе тісто? Отож, очистіть стару закваску, щоб вам стати новим тістом, бо ви безквасні. Пасха наша — Христос, принесений у жертву за нас. Тому святкуймо не із старою закваскою, не в заквасці злоби і лукавства, а з опрісноками чистоти і істини». Лицемірство — це намагання видати себе кращими, ніж ми є насправді, мистецтво надати своєму злу вигляд добра і благочестя.

Так Юда своїй спразі грошолюбства силкувався надати вигляд турботи про бідних. Він осудив Марію, котра глибокою вірою в наближену смерть Ісуса поспішила помазати дорогоцінним миром Його тіло для захоронення. Але Христос розкрив



лицемірство Юди, а про вчинок Марії засвідчив усім присутнім: «Де тільки буде проповідувана Свята Євангелія, по цілому світу, буде сказано про велич діла, зробленого нею», а її особисто завірив: «Віра твоя спасла тебе, іди з миром».

Іноді лицемірство поражало великих мужів Божих. Так, читаємо про вчинок Петра, що гостював в Антиохійській церкві. Про це жалюгідне явище читаємо в післанні ап. Павла до галатів, 2:11-14: «Коли ж Петро прийшов в Антиохію, то я відкрито виступив проти нього, бо він зазнавав нарікання. Бо перед тим, як прийшли деякі люди від Якова, тобто юдеї, він їв з язичниками. А коли ті прийшли, то почав таїтись та відокремлюватись, боячись обрізаних. Разом з ним лицемірили й інші юдеї, навіть і Варнава пристав був до їхнього лицемірства. Коли я побачив, що вони діють несправедливо, не згідно з Євангелією, то сказав Петрові при усіх: «Коли ти, будучи юдеєм, живеш, як язи-

чник, а не по-юдейськи, то навіщо змушуєш язичників жити по-юдейськи?»

Можливо, що і не всі віруючі погодяться з такою оцінкою Павлом поведінки Петра. Адже Павло назвав це однозначно — «лицемірство». Напевно, деякі розцінили б вчинок Петра як вдалий вихід із становища, і докорили б Павла власними словами з його послання: «Для юдеїв я був як юдей, а для язичників, як чужий закону». Але Павло був муж, котрий оправдав свої слова: «Коли 6 я і донині догоджував людям, то не був би слугою Христовим».

Мета докору Павла не переслідувала якогось приниження, але була проявом щирої братерської любові, щоб допомогти схаменутись Петрові та вивести з непорозуміння всю Антиохійську церкву.

І слава Богу, Дух Святий через Павла досягнув Своєї благородної мети. Петро усвідомив свою помилку і невідкладно її виправив. Він не образився на Павла, як це інколи буває у нас, але, навпаки, назвав це премудрістю від Бога, а самого Павла — «улюбленим братом». Ось його власне свідчення для всієї церкви. Друге послання Петра (3:17), читаємо: «Улюблений брат наш Павло за даною йому премудрістю написав нам».

Не секрет, що і у нас, у двадцятому віці, навіть поміж служителів церкви Христової немало помилок та промахів. Вихід з становища залежить від того, як ми сприймаємо зауваження і докір, а також, ким і в якому дусі вони вжиті.

Здається, доречним на свій захист було б обурення Петра: «Ти ще був учнем в училищі Гамаліїла, а потім навіть гонителем церкви Христової, тоді як я — вже вибраним апостолом безпосередньо Самим Христом. На моєму рахунку стільки праці та жертовних подвигів на будівництво церкви, котру ти руйнував, і ти осмілився так привселюдно мене докоряти?»

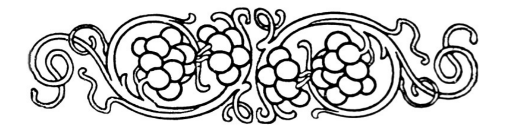
Але Петро не промовив подібного ні одного слова, а навпаки, назвав цей докір проявом Божої премудрості, а Павла — «улюбленим братом», як ми вже читали.

О, який чудовий приклад, ДОСТОЙНИЙ наслідування служителям церкви двадцятого віку. Скільки через відсутність подібних братерських відносин страждає проповідь Євангелії, а дух Диотрефства прогресує та ганьбить навіть таких смиренних служителів, як старець апостол Іван (3-е Івана, 1:9-10).

Подібно до Авессалома, котрий лицемірством вкрадався в серця ізраїльтян, деякі наближають свій ганебний кінець. Але повернемось до згаданого вже ізраїльського царя Саула та вибраного після нього Давида.

Давид умів згрішити, але умів і щиро покаятись, смиренно понести покарання, принизити себе перед народом та слугами. Це було настільки приємне Богу, що Господь змилосердився над ним, простив його, та ще рясніше поблагословив. В протилежність Давиду, грішний Саул замість належного покаяння вимагав від Самуїла пошани перед народом. Замість смиренного прийняття докору, він дійшов до такого безглуздя, що розірвав на Самуїлові одежу і, таким чином, наблизив свій печальний кінець через гріх самогубства. Не визнаний своєчасно гріх лицемірства, або честолюбства, обов'язково приведе людину до страшної загибелі і вічного осуду. Тому Христос, на початку служіння Своїх апостолів, застеріг їх: «Бережіться закваски фарисейської, котра  $\epsilon$  «лицемірство». Воно заквасило життя і служіння багатьох служителів церкви Христової. Застереження від цієї хитрої диявольської пастки Ісус показав на прикладі невірного та властолюбного раба та його участі з лицемірами. В Єв. Матвія, 24:48-51, читаємо: «Якщо раб цей буде злий і скаже в серці своїм: «Не скоро прийде господар мій», та почне бити товаришів своїх, їсти і пити з п'яницями, - то прийде господар раба того в день, який він не сподівається, і в годину, яку не думає. І розітне його, і визначить йому одну долю з лицемірами. Там буде плач і скрегіт зубів». Амінь.

<u>Йеона Петро Антонович</u> м. Чірнівці, Україна



## II. Святой Дух обличает людей в их грехах

Рубен Арчер Торрей.

Займемся теперь Личностью Святого Духа, Им Самим и Его делом. Сегодня мы начинаем изучение Дела Святого Духа. Начнем с того, откуда Святой Дух начинает творить Свое великое Дело во многих из нас. Возьмем нашу Библию и раскроем ее на Св. Евангелии от Иоанна, глава 16-ая, стих 7-11: "Но Я истину говорю вам: лучше для вас, чтобы Я пошел; ибо, если Я не пойду, Утешитель не придет к вам; а если пойду, то пошлю Его к вам, и Он, пришед, обличит мир о грехе, и о правде, и о суде. О грехе, что не веруют в Меня; О правде, что Я иду к Отцу Моему, и уже не увидите Меня; О суде же, что князь мира сего осужден".

В приводимых выше стихах говорится, что дело Святого Духа заключается в том, чтобы изобличить грех мира по отношению к праведности и к страшному суду Божию.

#### 1. Дух Святой обличает мир во грехе

Прежде всего, дело Духа Святого заключается в том, чтобы обличить мир в его грехах. Таким образом, задачей Духа Святого является открыть людям глаза на их ошибки и заблуждения в отношении всего того, что касается греха. Все это должно быть проделано таким образом, чтобы человек получил полное сознание своей греховности. Отсюда обычно и начинается дело спасения большинства людей: Святой Дух приводит их к ощущению собственной греховности и к сознанию потребности в Избавителе. По достижении этого, такие люди делаются готовыми принять Господа Иисуса Христа своим личным Спасителем, который им представляется как Искупитель, в котором они крайне нуждаются.

В наше время у людей ощущается острый недостаток в познании собственной греховности. Заурядный человек не имеет никакого представления о всем ужасе греха. Человек и не предполагает того, что в глазах Божьих он является величайшим грешником.

Если бы люди могли знать, какими великими грешниками они являются перед Богом, они избавились бы тогда от многих сомнений. Божественность Иисуса Христа и учение о примирении с Богом через пролитую кровь Спасителя воспринима-

лись бы ими как непреложные истины. Расплатиться за наши грехи может только один Божественный Искупитель. Только таким образом может быть удовлетворена насущнейшая потребность их сердец. В нашей миссионерской работе имеется одна большая недостача. Она наносит великий ущерб решительно всем нуждающимся во Христе или притворяющимся в этом. Этим трагическим изъяном нашей духовной жизни является недостаточно глубокое ощущение собственной греховности.

Благословенным делом Святого Духа является изобличение человека в его грехах. Это значит: одарить человека ему столь необходимым сознанием собственной греховности и виновности перед Богом. Это значит: сознание собственной обреченности. Собственными силами никто из нас не может убедить кого-либо в его греховности. Это может сделать только лишь Святой Дух, который и использует нас с этой целью. Святой Дух действует через нас. Без Его помощи мы сами ничего сделать не можем.

"Лукаво сердце человеческое более всего и крайне испорчено; кто узнает его?" (Иеремия 17:9). Обычно, всё мы слепы по отношению к собственной греховности. Будучи весьма зоркими в отношении грехов других людей, мы слепо не замечаем своих собственных. Мир не видит своих грехов. Кроме Духа Святого никто не может обличить его в грехах и открыть ему глаза на них. Ни наша природная убедительность, ни искусство уговаривания помочь не могут. Никакие наши аргументы или же какие-нибудь захватывающие дух истории не в состоянии вызвать у окружающих нас людей подлинного сознания собственной греховности. Рассказом трогательных историй и пением трогательных песен можно расстрогать наших слушателей до слез. И все же, слезы в результате трогательных рассказов и воодушевляющих песен не есть осознание собственной греховности. Осознание этой греховности может быть вызвано только Святым Духом.

В данном вопросе очень многие допускают большие ошибки как в проповеди, так и в другой духовной работе. Мы пробуем обличить людей в

их грехах. Другими словами, мы пытаемся подменить Святого Духа в Его работе. Мы пробуем браться за то, что под силу только Святому Духу. И, конечно, не справляемся.

Несколько лет тому назад в нашей собственной церкви, в Чикаго, мне довелось лично пережить случай весьма ярко проиллюстрировавший вышеприведенное положение. Однажды вечером ко мне явилась одна из наших лучших сотрудниц по индивидуальной работе с ищущими душами. Эта сестра попросила меня поговорить с одним железнодорожным машинистом, явившимся к ней для духовного собеседования. По ее словам, двухчасовая беседа с этим человеком не дала положительных результатов. Я пошел с нашей сотрудницей к этому "трудному" человеку, и она познако-

мила меня с ним. Присев около него, я предоставил слово Святому Духу.

Я начал знакомить моего собеседника с соответствующими местами Слова Божия, Автором которого является Святой Дух. Моей задачей было подвести машиниста к сознанию собственной греховности. В процессе нашего собеседования я непрестанно просил Святого Духа придать Свою божественную силу разбиравшимся нами местам из Святого Писания. Не прошло и десяти минут со времени начала нашего разговора, как мы уже достигли желаемых результатов. Мой собеседник, обличенный Словом Божьим в своей греховности, осознал ее и, пре-

клонив колена, начал молиться о даровании благодати спасения.

Дама, разговаривавшая с моим собеседником раньше, присутствовала при нашей беседе. После того, как машинист удалился, сестра заявила мне, что в данном случае ее очень удивило одно обстоятельство. Она сообщила, что в беседе с машинистом я применил те же места из Св. Писания, которые она прочла машинисту перед тем, как обратиться ко мне. "Два часа я потеряла на это, - сказала она, - и ничего не достигла. И вот, у вас сегодня

всего за десять минут, человек был изобличен в своей греховности и сразу же взмолился к Богу о получении благодати спасения".

И все же, в описываемом мною событии не было, по сути дела, ничего удивительного. Все объясняется очень просто. В своих действиях наша сотрудница допустила редко с ней случавшуюся ошибку. Она попыталась подменить Святого Духа в работе по изобличению в греховности. Когда она пришла ко мне и сказала, что не добилась успеха, то я сразу же подумал: "Если одна из моих самых лучших сотрудниц в результате двухчасовых усилий не добилась успеха, имеется ли смысл браться за это дело и мне?" И тогда, в полном сознании собственной беспомощности, я обратился за помощью к Богу, в смирении поло-

жившись во всем на Святого Духа, Который и исполнил нашу к Нему просьбу.

Никогда не следует забывать, что никто из нас не в состоянии изобличить в грехах ни одного человека. Во всех наших проповедях и во всей другой работе по обличению душ следует положиться исключительно на Святого Духа, который и будет действовать через нас. Здесь необходимо отметить, что наши личные взаимоотношения с Богом должны быть в таком состоянии, чтобы Дух Святой имел возможность использовать нас для Своего дела. Будучи не в состоянии своими силами обличить людей в их грехах, мы можем и должны непрестанно благодарить

Господа за то, что эта возможность имеется у Святого Духа. Отдав себя в полное распоряжение Духа Святого, мы увидим гораздо больше людей, осознавших свою греховность по-настоящему. Святой Дух может использовать нас по Своей воле в том случае, если мы полностью положимся на то, что Он может обличить людей в их грехах. В то время, как я был пастором церкви у Д. Муди в Чикаго, ее комитет состоял из 25 человек. Это были старейшины, диаконы и другие церковные работники. Каждую пятницу они собирались на сов-



местный ужин, после которого сообща обсуждали просьбы отдельных членов общины и прочие дела. После того, как в одну из таких пятниц мы обсудили текущие дела, один из наших старейшин сказал: "Братья, я весьма неудовлетворен настоящим положением вещей в нашей церкви. У нас имеется много членов, называющих себя обращенными. Нам предстоит зарегистрировать много новых вступлений в общину. Несмотря на все это, я не вижу у людей того ощущения собственной греховности, которое я очень хотел бы видеть. Поэтому предлагаю вместо того, чтобы продолжать разбор разных дел, посвятить весь оставшийся сегодняшний вечер молитве. Наметим для этого и другие вечера и воззовем к Богу, чтобы Он даровал нам Духа Святого с Его обличительной силой". Весь комитет согласился со сделанным предложением, почувствовав его конструктивную мудрость. В тот памятный вечер оставшееся время мы провели в молитве. После этого мы молились и другими вечерами, целеустремленно прося Бога о даровании на служение в нашей общине обличительной силы Духа Святого. Вскоре после этих событий, в один из воскресных вечеров, поднявшись на кафедру и посмотрев вокруг, я заметил впереди слева крупного, хорошо одетого господина, сидевшего рядом с одним из моих диаконов. Весь его облик носил следы какой-то преувеличенной элегантности. На рубашке сверкал большой алмаз. Судя по внешнему виду, это был прожигатель жизни. Позднее мое мнение подтвердилось полностью. Его мать имела увеселительный дом в Омахе, а он сам в это время играл в Чикаго. Увидев его сидящим рядом с диаконом, я подумал: "Диакон Юнг сегодня поймал "рыбку". Великое дело иметь в церкви диаконов, которые по воскресеньям "рыбачат". Только вместо рыбы они ловят людей. Во время проповеди я иногда поглядывал на заинтересовавшего меня человека. Его взор был устремлен на меня, по-видимому, он был увлечен происходившим. Оставшись после собрания для индивидуальных бесед, я заметил, что диакон Юнг привел его и сюда. Подходя к помещению, предназначенному для индивидуальных бесед, я заметил, что диакон ведет туда и своего спутника. В тот вечер у нас было много бесед. Около одиннадцати часов, когда я заканчивал свою последнюю беседу, диакон Юнг подошел ко мне и сказал: "Имея здесь одного человека, я очень хочу, чтобы вы поговорили с ним". Я пошел к нему. Это был замеченный мною прожигатель жизни. Он был очень возбужден. После того, как диакон познакомил нас, он с тяжелым вздохом сказал мне: "Я не знаю, что творится со мною, но я чувствую себя отвратительно".

После этого молодой человек рассказал мне свою историю. "Моя мать имеет увеселительный дом в Омахе, а я сейчас играю в Чикаго. Сегодня я впервые участвовал в евангельском богослужении. Сегодня после обеда я направился к Коттедж-Гроув-Аллее, чтобы встретиться с некоторыми своими приятелями и хорошо провести время. Пересекая площадь Вашингтона, я заметил нескольких молодых людей из вашей церкви, проводящих уличное собрание. Среди них я заметил Форбеса, с которым я проводил греховную жизнь раньше. Я задал себе вопрос, что может Форбес искать в этом обществе? И мне захотелось послушать, что он скажет. Не будучи особенно тронутым услышанным, я решил продолжить свой путь. Пройдя два дома дальше, я почувствовал, что какая-то необъяснимая сила заставляет меня вернуться на собрание. После того, как это собрание закончилось, ко мне подошел этот господин (он указал на диакона Юнга) и пригласил поужинать. После этого мы пошли на собрание, после окончания которого он привел меня сюда, вниз". Он снова глубоко вздохнул: "Просто не знаю, что это со мной творится. До сих пор никогда еще не случалось такого. Я чувствую себя очень плохо". Человек трясся как осиновый лист и непрестанно вздыхал. "Сейчас я объясню вам все это", - ответил я. "Благодать Духа Святого открывает ваши глаза на грех". Услышав эти слова, стоявший передо мною рослый и крепкий мужчина содрогнулся от сильного волнения. До сих пор он никогда не принимал участия в евангельском богослужении. И вот этот человек, опустившись на колени, воззвал к Господу Богу о помиловании. Сразу же получив его, он ушел от меня в радостной уверенности в отпущении всех своих грехов. Хотелось бы почаще видеть такое на наших собраниях. Вне всякого сомнения, мы можем иметь все это в том случае, если осознаем свою личную неспособность изобличать людей в их грехах. Все дело в силе Святого Духа. Нам нужно только верить в Него и смиренно ждать, когда Он соблаговолит это сделать. Следует полностью положиться на Бога и предоставить Ему возможность осуществить через нас Свою волю.

Мне хотелось бы привести здесь еще один пример, изобличающей силы Святого Духа. Собы-

тие, о котором я хочу рассказать, произошло тоже в один воскресный вечер. Я должен был проповедывать в церкви Муди. Сидя на хорах и посмотрев от себя налево, я увидел не совсем обычно одетого господина. И у него тоже сверкал алмаз на рубахе так, что я невольно подумал: "Ага, еще один прожигатель жизни". В последствие выяснилось, что этот человек был путешественником и искал удовольствий. Все время он прислушивался к моей проповеди с напряженным вниманием, постепенно передвигаясь на край своего сидения. Его глаза были пристально устремлены на меня. В середине проповеди без особого намерения уже "выбирать сеть из воды", я спросил :"Кто хочет сейчас принять Христа своим личным Спасителем?" Я еще не успел как следует произнести эти слова, как человек, о котором идет речь, вскочил со своего места и громко сказал: "Я". Его голос раздался по всей церкви подобно пистолетному выстрелу. Я сразу же прекратил проповедь. В конце концов я находился здесь не для проведения проповеди как таковой, а для спасения душ. Я предложил встать со своих мест всем, кто хочет принять Христа своим личным Спасителем. Немедленно повсюду поднялись со своих мест мужчины, женщины и молодежь.

Мне особенно отчетливо вспоминается один старый полковник, семья которого преспокойно предоставила ему возможность спиваться, отправив его в Чикаго. Этот семидесятилетний старик, проживавший в одном из чикагских отелей, в тот памятный вечер также принимал участие в богослужении. В ответ на мой призыв, он одним из первых встал со своего стула и прошел вперед. Крупные слезы катились по его щекам, изборожденным морщинами. В тот вечер он принял Христа своим личным Спасителем.

Мощь Святого Духа распространяется не только на людей, живущих отдельной греховной жизнью. Святой Дух может вызвать жесточайшие

ощущения собственной греховности также и в сознании людей с определенной высокой моралью.

Однажды, сидя в своей рабочей комнате в Библейском институте в Чикаго, я ждал звонка к обеду. Неожиданно кто-то постучал в дверь. После данного мною разрешения войти, дверь отворилась и в комнату вошел хорошо одетый старый шотландец. Ему было уже за восемьдесят. Я предложил ему присесть. Опустившись на стул, он почти сразу же разразился рыданиями. Немного успокоившись, он сказал мне: "Вы меня, конечно, не знаете, зато я знаю вас. Я постоянно прихожу слушать ваши проповеди. Сегодня я пришел просить вас кое о чем. Думаете ли вы, что еще имеются какие-либо надежды на спасение у такого человека, как я, который так долго жил во грехе?"

До сих пор я еще не видал более глубокого ощущения собственной греховности, чем у этого старого человека, который жил порядочной жизнью, но без Христа. Взяв в руки Библию, я показал моему посетителю некоторые места, имевшие отношение к затронутому им вопросу. Там говорилось о нашей великой человеческой греховности. С другой стороны, там было сказано, что Сын Божий, Господь Иисус Христос, пришел в этот мир, чтобы спасти всех грешников, возложив на Себя все их грехи. Я объяснил моему гостю, что драгоценной кровью Спасителя смываются все его грехи. Христос воскрес и стал для всех нас живым Спасителем. От ныне каждый из нас может через Него прийти к Богу, получив полное спасение от грозившей ему погибели. После всего сказанного этот изысканно выглядевший старый шотландец преклонил колена в благоговейной молитве и принял Господа Иисуса Христа своим личным Спасителем. Старый шотландец вышел из моей рабочей комнаты с радостной уверенностью в том, что ему отпущены все грехи.

Рубен Арчер Торрей



## О приблизившемся Царствии Божием

Map.1:15.

Наш новозаветный период есть период приблизившегося Царствия Божия. Этот период ещё называется периодом благодати Божьей или «лето Господне» (Ис.61:2; Лук.4:19; Тит.2:11; Евр.12:28). Он начался и благовествуется от дней Иоанна Крестителя (Мат.11:12; Лук.16:16) и будет продолжаться до второго прихода Христа (до жатвы).

В начатках учения Христова, которые состоят из многих тематических уроков, учение о приблизившемся Царстве Божием и как войти в него названо «Евангелие Царства». Это благовестие занимает преимущественное и центральное место в книгах Нового Завета. Большая часть Евангелия Царства посвящена вопросу «как войти в Царствие Божие?», то есть, о примирении с Богом, и называется «слово примирения».

Выражение **«приблизилось Царствие Божие»** (Мар.1:15) означает — не приближается, а именно приблизилось: стало близким, не далеко *(Мар.12:34)*, оно есть теперь, доступное, досягаемое. Но это ещё не означает, что оно быстро

утвердится во всей силе, славе и полноте.

Знакомясь с нашим периодом приблизившегося Царствия Божия, следует отметить, что не так просто понять, как оно проявляется для нас (Мат. 12:28). В общем понимании, в наши дни к Божьему Царству относится та часть человечества, которая имеет мир с Богом, любит Его и исполняет Его волю, в которых живет Дух Божий. Царствие Божие нераздельно с Христом, и приблизилось оно в дни пребывания Иисуса Христа на земле. Тогда фарисеи спросили Его: «... когда придет Царствие Божие, отвечал им: не придет Царствие Божие приметным образом, и не скажут: «вот, оно здесь», или: «вот, там». Ибо вот, **Царствие Божие внутрь вас есть»** (Лук.17:20-21). Ответ Христа состоит из двух частей. Вначале Он говорит фарисеям, что Царство не придет явно, приметным образом. И затем произносит: «вот, **Царствие Божие внутрь вас есть»**. Слово **«внутрь»** (**\varepsilon v t o \zeta - \exists h m o c**) означает и внутри, среди, между. При этом возникает два вопроса:

- 1. Согласно слов Христа, Царство Божие среди нас или внутри каждого из нас?
- 2. Было ли уже Царствие Божие среди тех фарисеев, которым говорил Христос?

Выражение «**Царствие Божие**» имеет значение Божьего владычества и осуществляется внутренним согласием и единством человека с волей Божией. Поэтому проявляется неприметным образом. Древние толкователи — Златоуст и Феофилакт — объясняли, что Царство Божие находится в ду-

шах. Ученики приняли Христа своим Господом, поэтому в их душах было Божие владычество, то есть Царствие Божие. И они, естественно, были сынами Царства, продолжая жить среди людей, которые отвергают его. Для праведников было за счастье увидеть хотя бы один день славного действия Сына Человеческого, созидающего Своё Царство (Лук.17:22). Как известно, фарисеи отвергли Христа и праведность приблизившегося Царства Божия не смотря на то, что среди них был Христос со Своими учениками, которые невидимо имели в сердце Царствие Божие и его праведность.

Деятельность человека, принявшего Царствие Божие, побуждается не внешним давлением господствующей силы, но желанием, которое исходит из внутренней любви к праведным нормам Царства Божия. Это сфера Божьего влияния, Его присутствия и праведности в практической жизни людей. Об этом писал и ап. Павел: «Ибо Царствие Божие не пища и питие, но праведность, и мир, и радость во Святом Духе. Кто сим служит Христу, тот угоден Богу и достоин одобрения от людей» (Рим. 14:17-18).

Итак, Иисус Христос и Его ученики вопрос Божьего Царства не относили к большому пиршеству и наслаждению пищей, и не переносили в будущий век мира и счастья, но относили к праведным принципам Царства и взаимного мира с радостью во Святом Духе. Поэтому ап. Павел в послании к Фессалоникийцам напоминал: «Мы просили и убеждали и умоляли поступать достойно Бога, призвавшего вас в Своё Царство и славу» (1Фес.2:12). Христос пришел, чтобы мы теперь могли принять праведность Божьего Царства, и не только на словах, а практически, на деле. Именно в этом и проявляется сила Божьего Царства внутри нас. Поэтому к Коринфянской церкви ап Павел писал: «Ибо Царствие Божие не в слове, а в силе» (1Кор.4:20).

Бог насилием не загоняет в сферу Своего Царства. Не насилием взятые становятся наследниками Его Царства, но те, которые, добровольно примирившись с Богом, любят Его и заповеди Его исполняют.

Наш период близкого Царствия Божьего — это период достижения права быть сыном или дочерью Его Царства. Оно утверждается только в том человеке, в котором, вместо греховных пороков, вражды и зла, господствует праведность и мир, и

радость во Святом Духе. Это — то, что дает Бог, наполняя Собою. Мир и радость во Святом Духе осуществляется в том человеке, который ищет Царства Божьего и праведности его, а также имеет любовь к Богу.

Царствие Божие есть противоположность царству мира сего, в котором властвует князь тьмы, диавол. Человеческие царства мира охватывают и завоёванные территории. В них есть оппозиционные партии, автономные и суверенные республики и даже области, жители которых вынуждено, то есть не добровольно, подчиняются законам господствующего государства и принудительно должны быть гражданами господствующего государства. При первой же возможности таковые заявляют, что не желают быть подданными.

Царствие Божие не только отличается от царства мира сего, но и имеет другое происхождение, как сказал Христос: «Царство Моё не от мира сего...» (Иоан.18:36). В наше время Божье Царство – это не территория, а люди, которые добровольно полюбили Господа Иисуса Христа и которые не создают оппозиции Ему. Это монолитное единство человеческих сердец, желающих исполнять волю Божию. Поэтому Христос учил: «Молитесь же так: Отче наш, сущий на небесах! да святится имя Твое; да приидет Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как на небе» (Мат.6:9-10; ср. Лук.11:2). И те, которые имеют такое желание, имеют возможность стать сынами и наследниками Божьего Царства.

Поместная церковь в наши дни — это ядро Царствия Божия, которое состоит из возрожденных людей, любящих и ожидающих Христа (Мат.25:1; Иоан.3:5). Отбор людей для Божьего Царствия осуществляется путем формирования поместных церквей. Так, в послании Фессалоникийской церкви (1Фес.1:1) ап. Павел советовал её членам терпеть страдания и преследования (2Фес.1:4) для того, «...чтобы вам удостоиться Царствия Божия, для которого и страдаете» (2Фес.1:5). Однако, не каждый формальный член поместной церкви будет в числе жены, Невесты Агнца (Откр.21:9).

(О Церкви Христовой будет изложено особо, в последующих уроках).

приблизившегося Христос открыл суть Царствия Божия в семи притчах, которые имеют в себе прообразы «тайн Царства Небесного». В притчах описаны общие последствия «сеяния семени», то есть, проповеди Евангелия Царствия в период от дней Иоанна Крестителя до «жатвы». Также открыта судьба «сынов лукавого», которые названы плевелами или плохой рыбой: «ещё подобно Царство Небесное неводу, закинутому в море и захватившему рыб всякого рода, который, когда наполнился, вытащили на берег и, севши, хорошее собрали в сосуды, а худое вы**бросили вон»** (Мат.13:47-48). Так будет при кончине века. Оказаться в «неводе» Царствия Божия - ещё не значит унаследовать Царство Христа. Если кто не освободился от зла и не прилепился к добру, - извергнется вон.

Освещено и будущее сынов Царствия Божьего, которые изображены как хорошая рыба или как пшеница. В наш период Царствия Божия плевелы и пшеница растут вместе до жатвы.

Важно знать, от «чего» и «откуда» нам необходимо спасаться, и «куда». Поэтому, ап. Петр свидетельствовал увещевал, И «...спасайтесь от рода сего развращенного» (Деян.2:40). Очень важно не только знать, что существует два противоположных царства, но и как перейти от власти сатаны в Царствие Божие. Такой человек «...имеет жизнь вечную и на суд не приходит, но перешел от смерти в жизнь» (Иоан.5:24). Чтобы люди мира сего могли обратиться и войти в Божье Царство, Бог посылает проповедников Евангелия Царства, в том числе и ап. Павла «открыть глаза им, чтобы они обратились от тьмы к свету и от власти сатаны к Богу...» (Деян.26:18). Это действие ещё называется «...обращение (покаяние) от мертвых дел к вере в Бога» (Евр.6:1).

Бог ставит чёткую и определенную границу между Его Царством и царством тьмы, то есть между добром и злом, между праведностью и нечестием. Поэтому очень важно не только достигнуть Царствия Божия и праведности его, но чтобы были и «...чувства навыком приучены к различению добра и зла» (Евр.5:14), ясно отличать свет от тьмы, праведность от беззакония, верность от неверности. И не только различать, но и не преклоняться «под чужое ярмо с неверными. Ибо какое общение праведности с беззаконием? Что общего у света со тьмою? Какое согласие между Христом и Велиаром? Или какое соучастие верного с неверным? Какая совместность храма Божия с идолами? Ибо вы храм Бога живого, как сказал Бог: «вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и они будут Моим народом. И потому выйдите из среды их и отделитесь, говорит Господь, и не прикасайтесь к нечистому, и Я прииму вас; и буду вам Отцом, и вы будете Моими сынами и дщерями, говорит Господь Вседержитель» (2Кор.6:14-18). Под словом «отделитесь» следует понимать не только отказаться от греха, но и отказаться от дружественного и вынужденного соучастия в мертвых, то есть греховных, поступках, категорически отказаться от всякого отступления от святых принципов жизни и служения Богу. Угождать Богу и, одновременно, быть в дружественных отношениях с неверными Богу - практически невозможно. «Почему они и дивятся, что вы не участвуете с ними в том же распутстве, и злословят вас» (1Пет.4:4). Итак, между злом и добром идет непримиримая борьба, поэтому ни в чем не может быть единства или согласия. Но, не смотря на это, в послании к Римлянам написано: «Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми» (Рим.12:18).

Итак, не принимая участия в бесплодных делах

тьмы, практически невозможно быть в мире всеми. Естественно, возникает тупик, который принуждает сделать выбор: угождать Богу или людям мира сего. Середины нет, поэтому и написано: «...не знаете ли, что дружба миром есть вражда про-ТИВ Бога! Итак, кто хочет быть другом миру, тот ста-

ЦАРСТВО САТАНЫ **ЦАРСТВО БОЖИЕ** Веельзевул князь бесовский Христос - Господь Власть сатаны Власть Отца Небесного и Христа ТЬМА **СВЕТ** (Деян. 26:18) добро (Евр.5:14) зло Люди - душевные плотские духовные (Иуд.1:19; 1Кор.2:14) (Рим. 8:5-8) (1Пет.2:5) Рожденные по плоти рождённые по духу исполненны Св.Духом (Гал.4:29; Пс.50:7) (1Иоан.5:4; Гал.4:29) (Деян.4:31; 13:52) мёртвые для Бога ожившие духом живут для Бога (Еф.2:1; Кол.2:13) (Рим. 6:13; Еф. 2:5) (Рим.14:8; 2Кор.5:15; Гал.2:19) младенцы во Христе мужи совершенны (1Kop.3:1; Εφ.4:14) (Еф.4:13; Eвр.12:23) Обратились от тьмы к свету, от власти сатаны к Богу (Деян. 26:17-18) от мертвых дел к вере в Бога (EBp.6:1; 9:14) Перешёл от смерти в жизнь (Иоан. 5:24) Люди - злые, нечестивые, нечистые, неправедны праведны святые и верные

новится врагом Богу» (Иак.4:4). Не случайно ап. Павел писал: «Испытывайте, что благоугодно Богу, и не участвуйте в бесплодных делах тьмы, но и обличайте» (Еф.5:10-11).

Итак, люди неизбежно находятся в одной из двух сфер: влияния и власти сатаны, или влияния и власти Божией, то есть, если не в Царстве Божием - то в царстве сатаны. При этом следует помнить, что каждый человек неминуемо сам избирает для себя ту или иную сферу влияния. Вообще, жить за пределами всякого влияния нет никакой возможности, как сказал Христос: «Кто не со Мною, тот против Меня; и кто не собирает со Мною, тот расточает» (Лук.11:23).

К сожалению, в наше время во многих церквах почти не изучается и не проповедуется Христово учение о сути и праведности Царства Божия. Причина этого — отрицательное влияние распространенного неверного учения, что, якобы, Божие Царство — это ещё будущее событие, которое осуществится только для еврейского народа.

Итак, люди разделяются на две духовные сферы: на царство Божие и царство сатаны. Каждое царство имеет свои ступени. Те, которые принадлежат к Царствию Божию, разделяются, в основном, на плотских и духовных (есть и более детальное распределение). Люди мира сего развращенного названы сынами тьмы. Они также разделяются на (заблудших) нечистых, нечестивых и других.

Учение о Царствии Божием открывает и показывает нам путь, как по настоящему мы можем узнать самих себя, кем же на самом деле мы являемся: 1) сынами дня и света, или же 2) сынами ночи и тьмы ( $1\Phi ec.5:5$ ). Ап. Павел определенно ориентировался о себе, потому что твердо знал и утверждал: «Свидетель мне Бог, Которому служу духом моим...» (Рим.1:9). Мы должны отличаться от людей тьмы. «Итак, не будьте сообщниками их. Вы были некогда тьма, а теперь свет в Господе: поступайте, как чада света» (Еф.5:7-8). Бог призвал нас в чудный Свой свет (1Пет.2:9). Да и Сам «Бог есть свет, и нет в Нём никакой тьмы» (1Иоан.1:5). Итак, пребывая во свете Евангелия Царства, мы становимся детьми Божиими. Поэтому, с радостью писал ап. Иоанн: «Смотрите, какую любовь дал нам Отец, чтобы нам называться и быть детьми Божиими. ...» (1Иоан.3:1). Да даст Господь правильно понять приблизившееся Царство Божие и не только называться, но быть детьми Божиими.

Ниже дана наглядная схема, в которой показа-

но распределение людей по признакам принад-

лежности к Царству Божию или к царству сатаны.

Вопросы для повторения:

- 1. Какие названия имеет Царствие Божие? (Мат.5:3; 13:43; Лук.6:20; 2Пет.1:11; Кол.1:13; Евр.12:28; Откр.12:10).
- 2. На какие периоды делится Царствие Божие, и как они называются? (Лук. 10:9; 1Кор. 15:24; Откр. 11:15).
- 3. Чем характерен наш период Царствия Божия? (Лук.17:20-21; Рим.14:17-18).
- 4. Возможно ли сынам Царствия Божия быть в дружбе с миром? (2Kop.6:14-18; Иак.4:4; 1Пет.4:4).

Чосенко В.А. г. Спокен

# ИСПОЛНЕНИЕ НАДЕЖД

Размышление

Слепой Вартимей начинал свой день как обычно, у дороги, недалеко от главных ворот города. Ему необходимо было раздобыть столько монет, чтобы прокормить себя и своего собрата, который не смог сегодня выйти с ним, потому что ещё со вчерашнего дня он чувствовал недомогание. Сидение у дороги стало для слепого ритуалом: идти куда-то он был уже не в состоянии, да и не имел поводыря, которому следовало бы платить. Вар-

тимей уже много дней сидел у дороги, и именно в этом месте. Он ждал. Он чтобы ждал чуда, рука Господа Бога спасла его. Он не понимал, почему именно ему выпала такая участь, и чем он согрешил перед Яхве, что родился слепым. Он не мог знать, что для него уже было уготовано особое место в исполнении обетований спасения, и что Бог не отвергает отдельных людей, уповающих и надеюшихся на Него. В последенее время Вартимей уповал только на Бога, чтобы Тот стал ему опорой и посохом, на который

он мог бы опереться и пройти «по долине смертной тени». Он не мог читать Священного Писания, но не раз слышал в синагоге слова этого псалма. У него ничего не было, кроме посоха и котомки, куда он складывал свою милостыню. Бог Саваоф был для Вартимея Посохом и Пастырем.

Вартимей слышал, что в Галилеи появился Пророк, Иисус Назорей, называвший Себя Сыном Божиим, Христом. И этот посох веры выводил

слепого на дорогу, потому что услышанные слова залегли в душу Вартимею. Они стали бальзамом для его невидящих глаз. Чудеса, творимые этим Человеком, давали ему надежду на исцеление. Эти слова вселяли в сердце Вартимея мир и давали силы в ожидании своего часа.

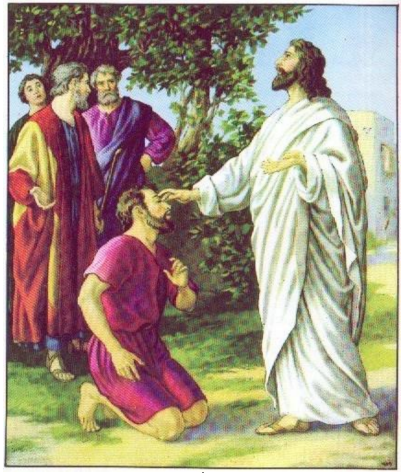
Он знал, что его час обязательно наступит. Вартимей не сомневался в том, что обетования, данные Богом Давиду, Своему помазаннику о

рождении Спасителя, обязательно сбудутся. Вот почему он день ото дня приходил и садился у дороги рядом с городскими воротами. Слепой хотел первым встретить Посланника Небес и первым воздать Ему хвалу.

...Было прохладно, Вартимей старался как-то согреться: он завернулся в свой старый и ветхий хитон, но ощущение холола не оставляло его. Его бил какой-то внутренний, нервный озноб, и он ничего не мог с собой поделать. Прохожих в это утро было мало, и слепой уже не раз порывался уйти. Ho что-то удерживало его.

удерживало его, какя-то сила удерживала его на месте, и Вартимей всё сидел и сидел, и раз за разом губы его шептали только ему и Богу понятные слова молитвы.

Вартимей не мог знать, что Христос уже в городе, и пришёл Он вчера вместе с учениками через другие ворота, и уже проповедовал Царствие Не-Небесное жителям Иерихона. Слепец не мог всего этого знать, потому что вчера рано вернулся в свою лачугу, а сегодня рано утром ушёл. И, как



обычно, сел на своё место у дороги. Но жизнь Вартимея была в руке Бога, и час встречи Бога и слепого нищего приближался. Он ещё этого не знал, а Иисус шёл Своим путём, чтобы слава Божия через Вартимея озарила весь Израиль.

И вот совершилось! Они встретились!

Когда Иисус выходил из Иерихона с учениками Своими и множеством народа, проходя по той самой дороге, у которой сидел в этот день просящий милостыню слепой Вартимей, Он увидел его. Люди, бежавшие вслед за Иисусом с возгласом: «Христос, Христос», вывели Вартимея из благоговейного молчания. Эти слова озарили его, они потрясли его душу и сердце. Неземная радость охватила его. Вартимей понял, что Бог услышал его мольбу, что Яхве ответил на все его долгие молитвы и упования. И эта радость, которая исходила из глубины его сердца, не смогла удержаться внутри его. Эта радость пополам с горечью унижений, надеждой на спасение и упованием на Бога, вылились в его крике: «Сын Давидов! Помилуй меня, Сын Давидов!»

Люди, которые не обращали на слепого и убогого Вартимея внимания долгие годы, пытались заставить его замолчать. Ведь считалось, что убогий недостоин Царства Божьего. Но как ошибались они, жестокосердные!

Вартимея уже никто не мог остановить: надежда, хранимая многие годы, воплощалась в этой встрече. И его голос становился всё громче и громче. Он не мог допустить, чтобы Посланник Бога прошёл мимо него. И поэтому его голос, как Иерихонская труба, звучал над толпой: «Сын Давидов! Помилуй меня!»

Иисус остановился и велел позвать его. Он прибыл в этот город ради него, слепого Вартимея, сына Темеева, чтобы на нём была проявлена сила и слава Божия. Христос, обратившись к ученикам, велел привести кричащего. И тотчас толпы людские расступились. И через образовавшуюся пустоту, сбросив с себя верхнюю одежду, к Иисусу подошёл тот, кто долгие годы ждал этого часа, ждал своего исцеления с верой.

Иисус посмотрел на Вартимея взглядом, полным любви и сострадания, и спросил его: «Что ты хочешь от Меня?» Слепой, пав на колени перед Ним, сказал: «Господи, одного - чтобы мне прозреть!»

Иисус в ответ сказал: «Иди, вера твоя спасла тебя. Иди с миром». С этими последними словами Вартимей прозрел. Невиданный до этого мир был явлен ему воочию, давая возможность увидеть всё своими глазами, увидеть Того, Который был обещан Давиду и стал воплощением его надежд. Слова хвалы и благодарности слетали с его уст, он славил и воздавал хвалу Богу за то, что Тот явил ему Избавителя в лице Сына Своего. Вся душа его ликовала и славила Иисуса, даровавшего ему мир и наслаждение жизнью, раньше им невиденной. Сердце рождённого заново Вартимея повело его вслед за Христом, ушедшим вперёд. И бросив свой посох и ненужную ему котомку, Вартимей, славя Бога, пошёл за Ним.

Весь народ видел это чудо, происшедшее у них на глазах, многие знали этого слепого от рождения и воздавали хвалу Богу. Общее благоговение охватило всех, и слава, воздаваемая всеми людьми Богу Израиля, возносилась к небесам.

Фурманов Юрий Владимирович

# Смертная казнь по роковой ошибке...

Свидетельство

Мир вам от Господа, дорогие братья и сёстры! Приветствую всех вас любовью Христовой! Пусть Господь наш обильно благословит всех вас в труде на ниве Ero!

У пророка Исаии 55:8 написано: «Мои мысли — не ваши мысли, не ваши пути — пути Мои...Пути Мои выше путей ваших...» Господь всегда заинтересован что-то делать во благо для нас. Хотя мы не всегда это правильно понимаем. Благодарю Господа нашего, что Он нашёл меня в этих сте-

нах! Во истину велик Господь, и любовь Его велика! Истина, что Он не хочет смерти грешника (Мез. 33:11). Он желает нам только хорошего: чтобы мы свернули с грешного пути, оставили грешную жизнь, чтобы мы познали Истину, а Истина сделает нас свободными. А раз свободными, значит, независимыми от греха. Жить без зависимости греха — это действительно великая радость! И эту радость даёт нам Господь наш и Спаситель. Ибо когда человек искренне покаялся перед Гос-

подом, тогда Отец Наш Небесный по милости Своей дарует спасение. И как нам, христианам, нужно жить в этом мире – об этом хорошо описано Апостолом Павлом в послании к Ефесянам.

Немного о себе: мне 39 лет, до 1995 года жил в России, г. Таганрог. С августа 1995 года нахожусь в узах. Семьи нет, жены нет, на воле никто не ждёт. Писем ждать не от кого. Все эти годы (с 1995 г.) нахожусь в камере. Содержат нас по два человека. В 1996 году мне вынесли незаконно приговор – смертная казнь, расстрел. Но меня не расстреляли. И это чудо. Тогда, в 1996 году, я этого не понимал. Сейчас же я понял, что это чудо совершил Спаситель наш. Слава Ему во веки!

Аминь. Находясь в камере смертника, начал читать Новый Завет. Когда в Украине отменили смертную казнь, то был очень рад. Но лишь через годы понял, что это великая милость от Господа. Только благодаря Его милости и любви я пишу сейчас эти строки. Истина сказана в Библии, — что мы люди, сами ничего не

можем сделать. И когда я стал читать Новый Завет и вдумываться в прочитанное, то мне становилось понятным кое-что. Не всё, конечно, но достаточно, чтобы понять простое. Вопросы есть и сейчас. Ведь понять всё невозможно. Прошу Господа нашего, чтобы Он помог мне познать Его Слово. В 2001 году покаялся перед Господом. И, знаете, жить стало как-то легче. Хоть и нахожусь попрежнему в узах, но жизнь моя изменилась. Господь помог мне избавиться от курева, сквернословия, злости, ненависти. До этого сильно был зол на следователя, который сфабриковал уголовное дело, на прокурора, судью. Винил их во многом. И в том, что я незаконно приговорён к такому наказанию, что страдаю по их вине. Что сильно страдала моя мама, из-за чего рано ушла из этой жизни. .. Теперь же прошу Отца Небесного, чтобы Он благословил их всех, чтобы они познали любовь Господа нашего. Молюсь о них всех. Писал письма потерпевшим, просил у них прощение. Но ответов пока нет. Но верю, что Любящий Наш Отец расположит их сердца и они ответят. О том, сколько довелось выстрадать, пережить, вынести - знает только Господь наш. Но всё это в прошлом.

В 2000 году мне, в соответствии с изменением законов в Украине, заменили приговор — смертную казнь, — на пожизненное лишение свободы. Господь спас меня от смерти. И верю, что Он поможет мне во всём. Он лучше нас знает, в чём мы нуждаемся и кому что нужно. Я доверил Ему свою жизнь. И куда бы Он меня не повёл, — знаю, что Он не оставит меня и всегда поможет. Не знаю, как у вас в США люди относятся к тем, кто в узах пришёл к Господу, но здесь в Украине, как мне кажется, не совсем доверяют узникам, которые, находясь в узах, покаялись перед Господом. Это моё мнение, но Бог всем Судья. У нас сейчас более свободно стали проповедовать Слово Божье. Это

очень хорошо. И молю Господа о том, чтобы больше людей пришло к Господу. В прошлом у меня было много грехов. Но я верю, что Вселюбящий Отец Наш простил мне все грехи. И я не сомневаюсь в этом. Стараюсь жить так, как учит нас Слово. Стремлюсь познать как можно больше. Хотелось бы побольше узнать об исто-

рии христианства. Хотел бы получать ваш журнал «Свет Евангелия», Альманах «Путь».

Если Отец наш расположит кого-то помочь мне материально, буду благодарить Его за великую милость ко мне. Буду благодарен всем братьям и сёстрам. Деньги, кто сколько сможет, можно переслать почтовым (или телеграфным) переводом на моё имя — Загороднему Владимиру Александровичу, ул. Ватутина, 172. УИН 8

г. Житомир, Украина, 10001. По этому же адресу можно выслать христианскую литературу, христианские открытки, стержни для ручек, ручки. Но на бандероли или посылке нужно обязательно написать – «Христианская литература». В посылку или в бандероль можно положить христианскую литературу, открытки, стержни, ручки (2-3 шт).

В завершении хочу ещё попросить у вас, если у вас имеются журналы «Свет Евангелия» прошлого года, вышлите и их.

Буду ждать ваших писем, литературу. Всем братьям и сёстрам в Америке большой христианский привет. Любовь Господа нашего и Спасителя да прибудет со всеми нами!

Да благославит вас всех Господь! С Христовой любовью, брат Владимир. Пишите.

## ПИСЬМО ПОКАЯНИЯ

...Я не знал раньше, как начать это письмо, но знаю теперь, что пришло время после долгих мучительных лет склонить свои колени перед вами, перед теми людьми, которым я и мой брат в своё время причинили горе и страдания! И я также только теперь понимаю, что не имею никаких оправданий в ваших глазах. И вы, конечно, почеловечески правы, ибо я, в первую очередь, — преступник, который возвысил себя перед законом Божиим, говорящим категорично: «Не убей». И по этому закону, я должен был понести такое же наказание: «Кровь за кровь, око за око, душу за душу». Должен был, но не понёс, ибо этот закон и защитил меня. Я не прошу вас отпустить мне грехи, просто я хочу совершить признание-покаяние

перед Богом и вами, к которому шёл целых 9 лет. Именно столько времени я гнал от себя мысли о покаянии и искал оправдания. Но с каждым годом я понимал, что все мои «оправдания» злодейств тают с каждым ушедшим годом. И вот их совсем не осталось, но и тогда я не смог набраться смелости и признаться во всем перед Богом и вами. Не мог! По одной лишь причине – я был трусом! И этим трусом я был всегда, до того времени, когда Бог сорвал с меня маску

и под ней оказалось истинное лицо труса, преступника и злодея. И когда я это увидел, я просто испугался сам себя. И стал у Бога просить, чтобы Он простил мне грехи: я пытался исповедоваться перед Ним. Но Бог Духом совести указал мне, что сначала я должен сделать это перед ближним своим, которому причинил боль и горе. А для меня сейчас мои ближние – это вы! И поэтому падаю на колени перед вами и робко испрашиваю разрешения попросить прощения. Или хотя бы прочитать моё письмо, если боль на немного отпустила ваше сердце. Я делаю это не для того, чтобы замазать свою вину или в надежде обмануть Бога. Господа не обманешь, Он знает все помышления наших сердец и читает все наши мысли. Он знает всё! И самое главное то, что Он за всё потом спросит. И поэтому я не хочу обманывать Господа и не смогу обмануть и вас. Для меня настал момент выбора, когда я должен впервые в жизни сделать сознательный шаг и определиться, кого я выбираю в этом мире: Бога или лжеца?! Целых 9 лет я считал, что Господь — Милостивый и Щедрый, и Он самый Добрый. Он простит всех, кто обращается к Нему с надеждой на прощение. А обращаемся ли мы к тем, кому сделали зло? Нет, об этом как раз и забываем! Вот почему моя совесть побуждает обратиться к вам через это письмо, чтобы признаться во всех злостных делах, которые я и мой брат совершили в отношении всей вашей семьи, и просить прощения, нет, скорее возможность просто прочитать это письмо покаяния. С тем, чтобы вы знали, что я не могу радоваться и жить, когда

есть люди, которым я столько сделал нехорошего и принёс горе. Я делаю сейчас то, что должен был сделать ещё раньше, и пусть Сам Господь рассудит, так ли я сделал или нет. Я обращаюсь и от лица моего брата, которого уже нет на этой земле, но я знаю, что в своём сердце он это уже сделал, иначе не стал бы христианином, иначе бы не попала ко мне после его смерти его Библия, иначе бы я не стал её читать. Бог это всё знал!

...И знаю также одно, что

за свои «дела» я должен нести самое строгое наказание, чтобы смог испытать такую же боль, которую испытали в своё время вы. Мы все испытали горькую чашу, предназначенную как вам, так и нам. А как это можно сравнить? Да никак, у каждого в своих глазах боль кажется тройной, по сравнению с болью в других глазах. Но я опять же не ищу оправданий, не ищу облегчений. Я только заплатил самую малость, что должен был заплатить. Но к сожалению, вместе со мной платили и мои родители, и эта кара для меня вдвойне тяжелей. Я не могу знать, сможете ли вы когда-нибудь меня простить, это ваше право, так же и не знаю попадёт ли это письмо когда-нибудь в ваши руки. Но это знает лишь Господь Бог. И Он сделает всё так, как посчитает нужным, только Он размягчает сердца. У меня не хватило бы смелости опять появиться в вашей жизни снова, пусть даже и косвенно, через это письмо. Но меня к этому побудил Сам Господь Бог, и в данный момент Он – мой Судья! А Он с меня обязательно спросит то, что не смогли спросить закон и общество. И не поймите меня превратно, я не хочу умалить своё преступление и как-то омыть себя в ваших глазах, нет и нет! Меня побудил сделать это Бог, и только Он помог мне признаться в том, что я сделал много лет назад: я боялся об этом говорить, а тем более кому-то признаться. Но теперь я могу это, я перешагнул через свою трусость и свой страх, и признаю, что правильно несу наказание. И это ещё самое малое, что следовало бы мне сделать, как злодею, который преступил Закон Божий, совершил то, на что имеет право только Бог. Вот почему ваше решение - это лично ваше решение и никто из людей вас не может принудить. Всё зависит от того количества горя, которое излилось на вас. Я прошу лишь прочитать моё письмо, да будет на это воля Божия. Да пусть вас сохранит Господь Бог, ниспошлёт Свою любовь и благодать, вернёт вам мир и любовь. Только Он может скорби обратить в мир, и только Он может залечить все раны. Да пусть Господь дарует вам надежду на спасение. Прошу лишь вашего разрешения молиться за вас, чтобы Бог открыл для вас Свои Небеса! Бог нам Всем Судья!

Фурманов Юрий Владимирович

#### Стихи о сокровенном

#### Письмо к Наташеньке

«Я к Вам пишу... Чего же боле?..», – Сказал поэт в любви и горе. В его словах я поневоле Ищу ответы для себя. Шлю письма к вам, порой пытаюсь Сказать о пламени души, -И вновь молчу. В письме стараюсь Своей не выдать к вам любви.

Что Вам слова мои? – Потеха, Когда уныл и скучен день. Они – лишь повод Вам для смеха,

Они – несбыточного тень. Зачем пишу? Того не знаю...

(Рука так просится писать) Хочу сказать Вам: «Обнимаю»...,

Пишу: «Я писем буду ждать»...

А может быть, в себе пустое Держу, боясь смешным прослыть? Пускай я здесь. Пусть Вы – на воле,

Но кто сказал, чтоб не любить?

Пусть я смешен. Мне быть потехой Для Вас отрадней, чем молчать... Моя любовь к Вам не для смеха,

Пишу: «Я... писем буду ждать».

Останко Андрей

#### Н. Д.

Как громко тикают часы, Ночами думы нагоняя. И мыслями лечу, где ты, Преграды встречи разрушая.

И ясно вижу, ощущаю, Когда касаюсь твоих рук. Когда тебя я обнимаю, – То слышу шепот твоих губ.

Порою кажется, что сплю, И сон со мной так зло играет. Я наважденья прочь гоню, – Они, желанные, не улетают.

И лишь к утру, без сновидений Усну, в беспамятство впаду... А встав, я новый день весенний В мечтах с тобою проживу.

Останко Андрей Вологодская обл. Белозерский р-н. n/o К. Либкнехта, OE – 256/5 161222 RUSSIA

# НЕБЕСНЫЙ ДАР ОКЕАНА

#### рассказ

Посвящается Господу Богу, который чудесным образом меняет людей.

«Я возвещаю от начала, что будет в конце, и от древних времён, что ещё не сделалось, говорю: Мой совет состоится, и всё, что Мне угодно, Я сделаю» (Ис. 46:101).

...Океан в это время был тих и безмятежен. Ровная поверхность воды искрилась мелкой зыбью и расстилалась до самого горизонта, словно пустыня. Именно это спокойствие и послужило названию — Тихий. Первые открыватели так и назвали эту, казалось бы на первый взгляд, безмятежную и бескрайнюю гладь воды.

Небольшой эскадренный миноносец под япон-

ским флагом тихо и плавно скользил по блестящей от солнца поверхности рассекая форокеана, штевнем его гладь. Этот корабль казался одиноким призраком среди бескрайней водной пустыни. Солнечные лучи, отражаясь от начищенных медных частей на верхней палубе, слепили глаза вахтенному офицеру. Ему приходилось часто прикрываться рукой, - но свой пост он не оставлял. и время от времени водил морским биноклем водному горизонту. Солнце искрилось зыбью на поверхности воды, от чего и казалось, что всё вокруг усеяно мелкими брызгами драгоценных

камней. Но эта красота не отвлекала вахтенного офицера, соблюдавшего устав несения службы — он, не смотря на тропический зной, стоял застёгнутый на все пуговицы.

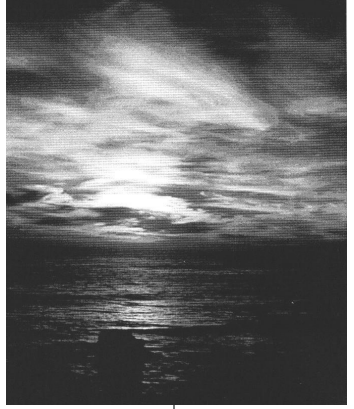
По приказу адмирала Тото, эскадренный миноносец «Окинава» совершал рейд в тропических широтах Тихого океана в поисках вражеской эскадры. Этот корабль был самым быстроходным классом в японском флоте, оборудованным новейшими машинными котлами, от чего скорость хода увеличилась в два раза. Миноносец передви-

гался быстро и угля расходовал мало. Поэтому капитану корабля и была поставлена задача - разыскать вражескую флотилию, разбросанную ураганом в Индийском океане. Сейчас миноносец бороздил воды Тихого океана на стыке с Индийским в поисках одиноких и отставших военных кораблей и транспортных судов.

Вахтенный офицер, уроженец Киото, по про-

звищу Катана, стоял уже вторую вахту. Он не замечал духоты и совсем не чувствовал усталости. Штурман, стоявший сзади в рубке возле штурвала, удивлённо посматривал на него сонными от зноя глазами. А Катана всё также стоял на вахте и смотрел на горизонт, изредка подавая отрывистые команды рулевому, отклонявшемуся от заданного курса корабля. Лейтенант Катана был из семьи потомственных военных, самурай, знавший кодекс Бусидо и владевший в совершенстве приёмами дзю-до. Несгибаемая воля и жесткий характер выделяли его среди всех

офицеров и экипажа корабля. Он не знал усталости, был предан Микадо и любил морскую службу. Он был строг и требователен к матросам в отношении службы, но справедлив и без лишних придирок. Он держался особняком от офицеров кают-компании и практически не участвовал в совместных попойках, был угрюм и редко улыбался. За это даже и капитан корабля его побаивался и был часто к нему снисходителен, зная его характер и уважая его силу. Это был самурай по духу и в жизни, поэтому и прозвище Катана -



«Клинок», - закрепилось за ним с самого первого дня прибытия на миноносец. По другому его никто и не называл. Он не обижался на это прозвище и изредка ухмылялся, словно ему этим льстили. Когда кончилась его вахта, Катана не хотел уходить с поста и зевавшего сменщика отправил назад в каюту досыпать. Какая-то сила, подобно магнит, удерживала его на клотике, так что он даже и не ощущал удушливого дня. Его выдавало непривычное волнение, которое выражалось в том, что он непрерывно смотрел в бинокль. Катана считал себя настоящим морским пиратом, искавшим приключений и жаждущим участия в битвах и удачи в трофеях. Он презирал всех офицеров корабля и даже капитана, считая их неженками и

не истинными самураями, в которых не горел дух их предков-завоевателей. Его интуиция подсказывала, что вскоре должно произойти какое-то событие с участием его, Катаны. Поэтому с нетерпением, что не было свойственно его натуре, он всматривался в горизонт, стараясь увидеть объект ожиданий. Но что это могло быть, - он не знал, и тем более предположить не мог.

Катана жаждал военных побед и трофеев, не думал о будущем, и не знал Бога, поклоняясь лишь одному Микадо, которого считал сыном Солнца. Он не знал, что Всевышний и Всемогущий, обладающий совершенной силой и разумом, держал в Своих руках жизнь всех людей планеты. Каждый человек имел своё предназначение и призвание. Было оно и у Катаны, который не мог пока этого знать, потому что находился в темноте греха и неверия. Но всё, что предусмотрел Господь, исполняется неприменно, поэтому и час исполнения Божьего участия в судьбе Катаны приближался...

В очередной раз прикладываясь к биноклю, Катана заметил какой-то тёмный предмет, мелькнувший среди морских волн по правому борту. Он мгновенно напрягся, ожидая приближающейся развязки (к чему, фактически, был уже готов, благодаря своей интуиции). Вглядываясь более внимательней в мелькающий предмет, он ожидал увидеть мину или ещё что-то подобное. Но через бинокль тёмный предмет приобрёл очертание продолговатой формы, и был непохож на глубинную бомбу. Этот предмет находился в нескольких

кабельтовых от корабля. Катана выглядел все более заинтересовыванным, не отводя от находкии глаз и ожидая разгадки. Призвав швартовую команду и дав указание спустить на воду ял, Катана указал направление куда плыть и что взять с собой. До этого Катана по рупору передал команду в машинное отделение сбавить обороты винтов и сбросить ход до нескольких узлов. Теперь самураю ничего не оставалось, как с нетерпением ждать прибытия посланных матросов вместе с неизвестным предметом.

...По прошествии некоторого времени вернувшийся ял ударился об борт миноносца и был поднят вахтенными матросами лебёдкой на борт. Одуревшая от зноя команда во главе с капитаном

корабля даже и не заметила, что корабль сбавлял ход, и что некоторое время один из ялов корабля был спущен на воду. А Катана уже держал в руках странный, продолговатый предмет, обёрнутый в брезент, прошитый по краям. Надрезав кортиком этот брезент, он вытащил деревянную шкатулку по форме книги. Надломив клинком замок и открыв верхнюю крышку. Катана выташил ито-

крышку, Катана вытащил чтото завернутое в парусину. И надрезав этот прочный материал, он смог вытащить книгу в кожаном переплёте со странными большими, металлическими буквами «Holy Bible» на обложке с золотистым отливом. Он с изумлением смотрел на книгу с непонятным названием, на совершенно незнакомом языке. Осмотрев парусину и не найдя больше ничего, Катана выбросил за борт упаковочный материал. Потом ещё раз оглядел книгу, развернув её где-то на середине. Но так ничего не поняв и не разобрав, он решил и её выбросить в океан. Замахнувшись, Катана неожиданно остановился, подумав: «А все-таки, как могла эта книга оказаться здесь, в океане? И если я её нашёл, то она по праву принадлежит мне, как дар Океана!» И он принялся осматривать находку повнимательней. Книга была почти сухая, не смотря на некоторые подмоченные листы, и многие строчки были подчёркнуты разноцветными карандашами. Катану это очень заинтересовало, и ему вдруг захотелось узнать, о чем эта книга и на каком языке она написана. Судя по тому, как она была упакована, мож-

но сделать вывод, что книгой очень дорожили, -

значит, что-то очень важное было написано в ней. Сердце у Катаны билось очень часто, ему казалось, что он стоит у порога большой тайны, и ему предстоит её разгадать. Он удивлялся своему волнению и любопытству, но ничего не мог поделать...

После окончания вахты, Катана ушел в каюту и принялся еще раз внимательно рассматривать свою находку. Его удивила периодичность подчёркнутых строчек красным, синим и зелёным карандашом, он пытался уловить здесь какой-то смысл или усмотреть тайный шифр, - но так ничего и не смог понять. Катана напряженно думал, почему эта книга оказалась на пути идущего на северо-восток миноносца и, тем более, в момент его вахты? Что за подарок уготован ему Океаном, как морскому корсару и подданому Микадо? Но ответа не было. Завернув книгу в шелковый лоскут, Катана положил её на самое дно своего деревянного сундучка, где хранились дорогие для него вещи, напоминавшие о далёкой Японии и любимых родителях.

...Когда запас угля подходил к концу, капитан миноносца вынужден был загрузиться топливом в дружественной с Японией стране. Во время погрузки Катана сошёл на берег с завёрнутой под мышкой книгой. Он держал путь в одну из книжных лавок, стараясь узнать тайну своей находки. Хозяин лавочки на ломанном японском (а больше на пальцах) объяснял, что такой книги на японском языке не существует, что это - английская Библия, в которой пишется о Боге, и что она – одна из самых почитаемых книг Англии и США; и что такую книгу можно найти в Китае, если он знает китайский язык. Катана немного знал китайский – когда он был ещё мальчиком, в их доме работал китаец-садовник, который и научил его немного изъясняться, а также приёмам боевого ушу. Любопытный самурай решил, что раз невозможно достать книгу на родном языке, то он приобретет ее на китайском с тем, чтобы прочитать и узнать ее тайну. Он не сомневался, что эта книга - необычная, если ее уважают англичане, а они, японцы, даже ничего о ней не знают.

...Прошло несколько месяцев, пока Катана смог выполнить задуманное. Всё это время он удивлялся, каким путем эта книга попала к нему в руки: почему-то он первый ее увидел, он решил в этот день отстоять две вахты... Время от времени он доставал Книгу, подаренную Океаном, и задумчиво переворачивал страницы, смотря на раз-

ноцветные помарки. Экипаж миноносца заметил эту странность за раньше строгим и тебовательным Катаной, но спустя время его меланхолическую задумчивость приняли за невменяемость и сделали вывод, что он не совсем в уме. Но Катана никому ничего не объяснял и продолжал молчать даже в кают-компании во время приёма пищи. Он и сам не знал, что это время определил Бог для того, чтобы подготовить его душу к принятию Истины. Желание Катаны прочитать книгу окрепло настолько, что стало целью его жизни...

Спустя некоторое время, когда закончились военные события, Катана смог побывать в Китае, где его миноносец стоял на рейде. Катана разыскал знакомых в одном из городов, и стал объяснил им своё желание. Один из коммерсантов за определённую плату достал перевод книги на китайском языке в миссии в Шанхае. И через несколько дней Катана держал в руках заветную Книгу на китайском языке. Он с радостью смотрел на иероглифы, старательно вспоминая, как китаецсадовник обучал его в юности этой граммоте.

И вот пришло время, когда Катана начал читать Книгу, подаренную Океаном. Закрывшись в каюте и открыв первые страницы, с трудом вспоминая значение китайских слов, Катана читал: «В начале сотворил Бог небо и землю»... Катана читал эту Книгу между вахтами, читал урывками, когда позволяла служба. Теперь он быстро проглатывал свою еду и спешил в каюту за чтение. Читать было трудно, приходилось перечитывать предложения по нескольку раз, чтобы правильно уловить смысл. Многие слова ему были совсем непонятны, и никто не мог объяснить их. Но одно он уже понимал, что эта Книга говорит о Боге, Который сотворил мир и человека; человек вначале жил с Богом, но потом ослушался и был изгнан; Бог наказал людей, изливая на них воду с небес, и спас какого-то Ноя с семьёй на корабле, подобному их миноносцу... Эти знания впивались в сердце японца, конкурируя с идолами его детства. Но те боги, которыми была полна Япония, были какие-то немощные, как боги Египта, которых сокрушил и поразил Великий Бог, Создатель Земли и Бог Израиля. Эти знания утверждали его веру в силу и могущество Бога-Иеговы, хотя всему верить он не мог – его мертвый дух, не знавший истины, не мог принимать сокрытого до времени. Но Катана убеждался, что эта Книга не случайно попала ему в руки, - она была предназначена ему, как наследство от Бога и богатство от Океана.

... Долго читал Катана Библию, он уже знал, что так называется эта книга. Прошёл год с того дня, когда он прочитал первую страницу. Катана уже дошёл до Нового Завета, до того места, где Сам Бог, Сошедший с небес, как Человек умирал на Голгофе, умирал после какой-то страшной казни, не знакомой самураю. Так поступают и казнят только дикари, не то что у них в Японии, где царствует хиракири – специальный обряд подготовки

к смерти. Читая Книгу, Катана не мог поверить, что люди так жестоки, что собственными руками убили Бога, который воскрешал мёртвых, кормил тысячи голодных и исцелял от страшных болезней, о существовании которых самурай и не подозревал. Как можно было убивать такого Человека, и за

что? У Катаны на глазах выступили слёзы – и это у него, у самурая-воина, участвовавшего в войне и видевшего смерть боевых товарищей! Но то была война, а тогда умертвили самого доброго Человека, творившего любовь и милость. «Почему так происходит в этом мире среди людей?» – думал Катана, остановившись на Евангелии от Матфея. Слёзы мешали ему читать о том, как с Богом были казнены два разбойника, как тьма покрыла землю...У Катаны возникло желание обратиться к Богу с просьбой о том, чтобы Он оживил Своего Сына, самого доброго Человека. Катана не раз стоял на коленях на татами, но никогда не обращался в молитвенной просьбе к Невидимому Богу. Какое-то совершенно новое, необычное и раньше неизведанное чувство заставило его встать на колени перед раскрытой Библией, описывающей Голгофу... Катана начал молиться на своём родном языке впервые в жизни. Его каюта наполнилась сиянием, ему казалось, что сверкает воздух. Небывалое ощущение присутствия ещё Кого-то возникло у Катаны во время этой молитвы. Он перестал говорить и широко раскрытыми глазами смотрел вокруг, пытаясь запомнить увиденное. Необычное сияние как бы входило в него мощным потоком и заполняло его радостным ощущением познания Бога, Который сотворил весь этот мир. И эта радость наполняла его естество, очищая от грязи неверия и скверны греха. И вдруг слова из Библии пронеслись в голове: «...и Дух носился над землёю». Напоенный радостью, Катана снова начал молиться. Он благодарил Бога, Создателя всего живого, за то, что дал ему возможность ощутить и познать Бога-Духа. И он уже знал, что Бог его услышал и оживит Того Христа, чья страшная смерть повергла Катану на колени. Откуда возникла эта уверен-

ность, - Катана ещё не мог объяснить, но эта уверенность уже его не покидала. Он родился от Духа.

На следующий день, лие, Катана убедился в ство того, что Он послан лась. С этого момента

дочитав до конца Евангеистинности своего духовного откровения - Христос ожил как свидетель-Богом. Его вера утверди-

жизнь Катаны изменилась и изменились так, что это заметили все сослуживцы: его лицо сияло радостью, потому что он знал, что Бог использовал Океан и эту Книгу, чтобы открыть ему истину о том, что он, Катана, может жить вечно не где нибудь, а там же, где живёт Сам Бог – в небесных обителях для вечной радости. Ему уже не нравилась морская служба, его уже не прельщали военные подвиги и жизнь самурая. Это уже не приносило ему удовольствия и радости, - он понимал бессмысленность жизни без Бога. И эти знания и вера, оживляя дух Катана, давали ему возможность забывать прошлое и, устремляясь вперед, стать миссионером живого Бога в Японии.

Именно таким образом Благая весть Евангелия попала в Японию. Бог использовал силу Слова и Своё провидение, допустив японскому офицеру выловить Библию в океане и принять истину. Бог еще раз доказал миру, что для Него нет ничего невозможного, и Он любит всех без исключения..



Юрий Фурманов 307754 Курская обл. г. Льгов OX - 30/3 - 12**RUSSIA** 

#### «12 тетрадей из прошлого».

Продолжение. Начало в №37 **Иван Паульс** 

# Второй арест

Вот с этого, можно сказать, началось или, вернее, я продолжил учебу в высшей школе жизни, которая проходила в тюрьме. Я сам не люблю длинных, подробнейших и утомительных рассказов, они занимают слишком много такого драгоценного времени. Короткого отрезка времени, данного нам Господом на этой земле. Сам тоже не могу рассказывать подробно и долго, да и память не оставляет всех подробностей. Когда приходилось говорить Слово и замечал скучающих слушателей – закруглялся. Так же и здесь боюсь утомить читателя подробным описанием тех четырех лет строгого режима и, в то же время, хотелось бы полнее, яснее осветить то, что многие еще не видели, возможно и не слышали, не пережили, с тем, чтобы соучастие наше к погибающим грешникам умножилось, сердца наши стали горячи, свидетельства и пламенные молитвы за всех людей достигли предела, ибо время последнее!

Итак, я подъехал к дому, зашел во двор, поздоровался с милицией. Громко удивился, что меня уже ждут гости. Мне предъявили санкцию на обыск с Темиртауской прокуратуры, дали расписаться, – и началось.

Не впервой, правда, нашему дому доводилось испытывать такое небрежение к порядку в нем. Переворачивалось всё, заглядывали всюду, остукивали всё, перелистывали и читали чуть ли не каждый листочек. Тут же ходили понятые и тоже смотрели, как бы что не ускользнуло от глаз ищущих. А их было немало. Даже дрова не оставлялись на месте, земля в огороде перекапывалась и обследовалась местами; чердак, крыша, уборная обследовались до мелочей, даже навоз в конюшне за свиньями и коровами переворачивался. Подпол, гараж, - в общем, ничего не оставалось необследованным. Но была закрыта на ключ комната матери, которая ее закрыла перед отъездом в гости. Как я был рад, что она на этот раз не видела всего, и сердце ее хотя бы этим не ранилось, ее больное сердце. Как она радовалась и улыбалась, когда я ее провожал, и автобус весело покатил в сторону юга и фруктов, которые она так любила и, надо сказать, так мало могла есть, — край наш не растил фрукты, можно сказать — солончаки (но меня сюда послал Господь, мы молились о том, чтобы Он дал мне работу по специальности там, где бы Он хотел, чтобы мы были).

И действительно, потом я понял, что нужда в том городе в труженниках была огромная. Начали мы с 8 членов церкви. Когда я был взят, было гдето за двадцать, и молодежь, и оркестр так хорошо играл, что, конечно, всё было делом милости Божией и Его благословений.

Итак, мама, жена и детки поехали гостить на юг, кроме одной дочки, которая осталась с нами. Знало бы тогда бедное сердце матери, что она меня видит предпоследний раз на этой земле. Через год мы с ней виделись еще полминуты буквально, где она только и смогла произнести: "Ваня...!" – когда меня вели мимо решетки на свидание к жене с детьми и родной матерью. А ее, тещу, конечно, уже не могли пустить. А как она меня хотела еще повидать! Сколько слез и сколько молитв было произнесено, хотела дождаться, но не дождалась... Еще через год путь ее на этой скорбной земле кончился...

Итак, когда они гостили, дома у нас был обыск, и комната ее была закрыта на ключ. Ищущие настаивали туда пройти. Как? У меня ключа не было. Дверь была со стеклом. Я предложил: «Разбейте на крайний случай стекло и залезьте, там нет ничего вас интересующего». Но меня не послушались. Взломали дверь топором и ломом, всё перевернули и там: вдруг мой будущий следователь вышел с торжественным возгласом, неся перед собой варежки-спецовки (мать хранила их на случай осени и грязи - ухаживать за скотиной и работать на улице). Следователь, видимо, думал, что я в них писал и на них остались следы краски. Но он ошибался. Всё тщательно переписывалось и многое изымалось: тетради, записные книжки, песенники, письма, деньги (которых было немного), адреса, записки, всякая литература, открытки, и даже Библия и песенник усопшего отца (тестя), которые были еще царского издания. Магнитофонные ленты, правда, оставили, так как их многократно до этого забирали, проверяли, прослушивали и возвращали после долгих ходатайств. Особенный интерес для них составляла литература, изданная издательством "Христианин". Пришел один из милиционеров и сказал, чтобы мы с ним прошли в летнюю кухню, нет ли там чего. Я отказался, сказав, что это будет не ново, если они мне припишут статью за хранение столового ножа. Это, видимо, его остановило, и они пошли дальше искать. Обыск длился очень долго. Дело шло к вечеру. Временами делать и говорить было уже нечего, - приходилось крепиться, чтобы не возмутился дух, а тем более плоть, когда попиралось ногами самое святое, когда в нас видели самых страшных преступников, и каждое движение принималось за умышленное и зловредное. Часто приходилось успокаивать сестру, которая жила, как я уже писал, с мужем и детьми у нас временно, пока покрасят свою квартиру. Она видела такое впервые.

Паузы, пока другие искали, читали, писали, мы заполняли пением. Взяли гитару, песенник - и давай петь. Кое-кому понравилось и стали просить еще. Ну, мы и не отказывали. Дочь между тем каталась на трехколесном велосипедике по комнате, мало понимая, что происходит: папа рядом и притом поет, — что может быть за опасность? Всё спокойно, — значит, можно и покататься. Дочь еще не знала, что через час-два с папой разлучиться придется надолго.

Когда обыск был закончен, следователь мне великодушно еще сказал: "Сделайте наказ по дому", — и дал нам всем вместе помолиться одним, без их присутствия в зале, где часто проходили наши собрания, до того близкие и родные...

Видимо, надолго... Хотя следователь утверждал, что довезут до отдела, разберутся и отпустят.

Я же был в поисках: как быть? Врать, что не я... нельзя и не могу; молчать — не имеет смысла, все равно докажут. Сознаться?.. Но ведь я не один. Посоветовался с сестрой, но ведь и она не хотела мне срока...

Взял на руки дочку, донес до ворот, поцеловал и отдал сестре...

Меня повели... Повстречался сын соседки, часто пьющий. С презрением и гордой усмешкой посмотрел на меня...Как я понял, соседку, немного «православную», уговорили следить за нашим домом... Это было больно... Полгода до этого у нее

умерла от неудачной операции аппендицита молодая дочь. Ее сын, встретивший нас, умер тоже гдето через год. Печальная участь, когда могли бы вместе радоваться у ног Господа. Соседка осталась одна бедной вдовой. Итак, меня посадили в машину и повезли: следователь, шофер и я. Повезли мимо отделения и все далее и далее из города. Машина шла легко и быстро. Мимо проплывали знакомые места: шахта, поселки, стройки, посадки. Мысленно я прощался со всем этим и вдыхал, вмещал, наслаждался. Следователь все допытывался, я или не я писал стихи на домах. Я ему говорил: "Потом скажу". И размышлял: "Как же быть?". И, надо сказать, что все более росла уверенность в том, что лучше сказать, как есть и взять все на себя, не втягивая и не вредя никому. Так будет лучше, видимо. "Меня уже не отпустите?" – спросил я. "Конечно, нет", - ответили мне. По дороге разговорились со следователем. "Почему вы не ходите к православным?" - спросил он. "Вы, наверное, видели, возможно, сами задерживали пьяных пьющих попов?". Он согласился, и вопрос был ясен, когда я ему пояснил о другой стороне дела. Привезли меня в отдел того города, где я писал. Коротко был допрошен следователем. Он тут же печатал на машинке протокол допроса. Временно закрыли в так называемый "телевизор", а затем в 12 часов ночи меня и еще одного пьяного человека, который вместо своих туфель надел туфли жены и пошел на улицу, где и был задержан, – в КПЗ. Наверное, вы знаете, что это такое. КПЗ, на мое удивление, был просторным и чистым, даже светлым. За черными, небольшими железными дверями, которые видны были недалеко друг от друга на противоположной стороне, начинался другой мир. Мир темноты и клопов. Мир грязи и вшей.

За дверьми камеры начинался мир тесноты и горя, мир голода и неизвестности, мир ожидания, что принесет следующий час, следующий день. Правда, если говорить о голоде точнее, то он скрашивался все-таки передачами для некоторых. Кормили раз в день первым, вторым и чаем с хлебом. Самое трудное в этой школе, видимо, всетаки начало, подобно тому, как, когда нужно переплыть реку с холодной водой – окунуться, когда вода обжигает тело. А когда тело привыкнет – и вода, вроде, теплее, и страх прошел. Меня обыскали, отобрали последнее, что я имел: маленькую книжечку со списанными песнями и стихами. Некогда мы с сыном много пели из нее. Она мне бы-

ла сделана еще братом на общем режиме. Пришлось отдать, хотя желания такового не было совсем. Скандалить — будет ли смысл? Сняли шнурки с ботинок, ремень, часы, изъяли рубль с копейками и открыли камеру. Немного жутко. То ли в шутку конвою, вернее, дежурному сказали: "Политический!" В камере, к моему облегчению, был всего один человек: маленький, картавящий человек лет четырнадцати, хотя выглядел лет десяти.

Ну и нас ввели с тем пьяницей, которого через два дня отпустили, признав невиновным. Я очень боялся того, что будет подстроено так, что брата, который был со мной, вызовут и скажут, что я про него все сказал, и он поверит и скажет более, чем нужно, и его тоже арестуют. Очень я этого боялся, ведь он так нужен был церкви, молодежи на месте. Тружеников, особенно молодых, там не было, сколько мы ни просили, приглашали, убеждали. Передал с этим человеком, который уходил, чтобы он сходил, сказал, как обстоит дело, и чтобы спрятали мотоцикл. Очень я молился и переживал за брата.

На вольных дорогах, когда ветер свистит, овевая лицо, и скорость, и быстрота движения зависит только от поворота ручки газа. После уюта дома, ласки детей, улыбки жены, после дорогого общения братьев и сестер, после музыки и пения,

и матрасом, и одеялом, и простыней являются то, что надето на тебе. А дело было в начале августа, фуфайку или пальто еще рано надевать. Вскоре мне принесли обвинение. Следователь сказал: "Думали, думали мы с прокурором и толком не могли подобрать тебе статью. Распишись за 200 статью (хулиганство)". Что делать? И согласиться трудно. Теперь дьявол порадуется. После я написал несогласие с квалификацией статьи, но разве наш голос слышен?

Ночью спал урывками. Клопы заползали под одежду и кусали. Оценивая сделанное, я не жалел о нем, сознавая, что в стане Люцифера это вызовет немалое движение, и многолетнее спокойствие там крупно нарушено, и многим, очень многим указан путь к свободе, к спасению, к свету, и, поэтому, будет сделано все, чтобы наказать меня как можно строже. Рассчитывал лет на семь.

Верил и душою чувствовал, что братья и сестры рядом, молятся, сочувствуют, хотя сознавал и то (и немало переживал), что не все меня поймут и, может, я буду осужден своими же. А это больнее всего. Втайне ждал какой-нибудь привет, весточку с воли, от своих, — но все было тихо. Правда, слышал, что приезжала жена. Через четыре дня нас погрузили в воронок и повезли в тюрьму. Ощущение опять же не из приятных. Будка без



после обильного духовного и физического стола, надо сказать, стены камеры давят, и давят довольно сильно. Четыре, пять шагов туда — стена, поворачивайся, четыре, пять обратно - опять стена. От лежания начинают болеть кости, ибо и подушкой,

окон разделена на два отсека: задний побольше, где нас иногда набивают довольно много, что и вздохнуть трудно, и передний с дверью для входа, с сиденьем для солдат с автоматами, там огромная собака, и там, прямо как входишь, два "стакана", то есть две отдельные маленькие камерки с одним глазком наружу к конвоирам для особо опасных преступников,

для женщин, которых везут отдельно, для малолеток и общественников. Однажды и мне пришлось ехать в нем. Видимо, посчитали меня слишком опасным для общества, ибо где люди - там души, а

где душа – там нужно слово для нее, а где слово – там и плод, хороший или плохой.

Через минут сорок или чуть побольше въехали в Караганду. В щель в дверях конвоя была видна полоска света – полоска мира: беззаботно шли люди, кто в магазин, кто с работы в уютный дом, кто просто шел и вдыхал свежий воздух последних дней лета и радовался солнышку. Мимо плыли дома, деревья, автобусы, люди. Никто не оглядывался, да и трудно догадаться, что в такой снаружи безобидной машине внутри томится столько сердец в духоте, изнеможении, иногда сидя один на ногах другого или стоя впритирку с неизвестным и страшным будущим. Подъехали к тюрьме. Вскоре она раскрыла для очередной партии машин, таких же, как наша, свой страшный зев - ворота. Нас перекликнули, пересчитали и ввели в камеру. Тюрьма эта меня принимала уже со вторым сроком. Нельзя сказать: как в дом родной, но, все-таки, на душе было немного спокойнее, чем в первый раз, так как многое было знакомым и известным. Тюрьма... Один Господь Бог видит, знает всё, что там происходит. Какое великое скопление людей в одном доме и, притом, не таком уж большом. Две-три тысячи! Двухъярусные нары, спят часто по двое, а то и по трое на одном месте, спят под нарами на полу, спят просто на полу. Подъем рано, в шесть часов. Разносить посуду и готовиться к завтраку начинают еще раньше. Черпачок жидкой каши – ложек десять, 650 граммов хлеба на день. В обед – чашечку супа, о качестве его трудно писать: капуста, вода, иногда 2-3 картошки с воробьиное яйцо. Изредка такой же кусочек мяса. Вечером опять черпачок каши. Две чайных ложечки сахару. Всё. Если думать о еде тяжело, то стараешься не думать, не говорить о ней, читать что-нибудь, лежать побольше. Самое когда в душе есть масло, есть также Слово - знание, есть стихи и песни в голове, есть любовь и соучастие к погибающим грешникам.

Опять же затхлый запах и духота, мучают одежные вши, ибо матрасы очень часто переходят из рук в руки. Простыней нет. Часто нет ни кружки, ни ложки. Свет в окно почти не проникает много решеток, и к тому же еще жалюзи - щиток, чтобы невозможно было смотреть на волю и общаться с другой камерой. Но все равно общаются, и при том проявляют удивительные способности: стучат по трубке отопления, и тот, кто говорит с одной камеры, ставит кружку дном на трубку и громко говорит в кружку, тесно прижав к ней лицо. Другой, в другой камере, иногда на значительном отдалении, ставит кружку открытой стороной на трубку, ухо прикладывает к кружке и слушает.

Жажда к общению и нужда в нем очень большая. Идут даже на то, что снимают рукавицу, колено - трубу для умывания, и говорят в нее - тоже слышно. Или тряпкой вымачивают воду из колена раковины туалета и кричат в нее и говорят с окружающими камерами, вплоть до камер со смертниками.

Тюрьма, тюрьма! Сколько ты видела ужасов и слез, сколько ты слышала проклятий и стонов, сколько ты видела крови и смерти! Никогда, мне кажется, человек не сможет обрисовать полностью картину, которая бы отобразила ее жизнь за один день, ибо он не сможет быть свидетелем всего. Он знает только то, что происходит в его камере, и то не всё. Стражник не знает всего того, что делается в камере, хотя и наблюдает в глазок. Один Бог знает, что творит дьявол с бедными душами в этих серых, закопченных стенах, откуда выход так узок, и пока его ожидаешь – седеет волос, слабеет здоровье, ожесточается сердце, черствеет душа...



радостное - это время сеяния, когда завязывается мирная беседа, возникают вопросы, и как хорошо, (Продолжение следует)

# Толина фотокарточка

Несколько мальчишек кучкой стояли у ворот небольшого кирпичного дома и что-то внимательно рассматривали, передавая из рук в руки.

- Здорово! Мотоцикл красивый! восхищался Толик.
- Хорошая фотография! Дорого только она стоит, с сожалением произнес Виталик. Мне мама не разрешит... Скажет, денег нет.
  - А я все-таки попрошу папу. Может, он раз-
- решит сфотографироваться, неуверенно сказал Толик.
- Знаете, ребята, это когда дядя Леша был у нас в гостях. Мы с ним ходили в зоопарк и в фотоателье, рассказывал Дима, довольный, что друзьям понравилась его фотография.
- А вон мой папа идет с работы! –
- крикнул Толик и побежал навстречу отцу. Папа! Можно мне сфотографироваться? Пойдем, посмотришь, как Дима здорово вышел!
- Подожди, сынок. Пойдем-ка лучше домой, мама нас уже заждалась, наверное. А после ужина мы с тобой об этом обязательно поговорим. Хорошо? – сказал отец и взял сына за руку.

После ужина, как только папа присел на диван немного отдохнуть, Толик устроился рядом.

- Папа, я очень хочу сфотографироваться, как
   Дима, на мотоцикле. Можно? Вам с мамой тоже понравится такая фотокарточка, упрашивал он.
- Послушай, сынок, у меня есть много твоих снимков, улыбаясь, сказал отец. И все они очень разные. Каждое утро, уходя на работу, я беру с собой один из них. Иногда красивый, а другой раз и некрасивый.

- Ты, наверное, шутишь, папа. Я ведь еще никогда не фотографировался! – возразил Толик.
- Нет, я говорю вполне серьезно. Просто ты об этом ничего не знаешь.

Толик совсем близко придвинулся к папе.

— Знаешь, какую фотографию я взял сегодня утром? — шепнул папа на ухо. — Темную и очень некрасивую. Лицо — недовольное, лоб — в морщинах, глаза — сердитые, щеки — надутые, а губы — крепко сжатые. Они никак не могут открыться, чтобы улыбнуться и сказать: «До свидания, папа, с

Господом!» И все это потому, что папа запретил Толику во время дождя бегать по лужам и играть в мяч. Вот такую фотокарточку я вынужден был взять с собой сегодня утром.

Отец замолчал, а Толик сразу понял, о чем говорил папа. Он низко опустил голову и тяжело вздохнул. И почему он раньше



– В ателье ты сфотографируешься нарядный, чистенький, довольный, – продолжал отец, – а в жизни можешь быть грубым, злым, капризным и непослушным. Но главное ведь – не фотография. Бог смотрит не на тот снимок, что на бумаге сделан. Он видит твое сердечко и знает мысли, слова, поступки. Он смотрит с небес на тебя и хочет видеть тебя добрым, послушным. Да и мы с мамой хотим, чтобы наш сынок всегда оставлял нам красивые снимки. Я думаю, что ты меня хорошо понял.

Толик прижался к папиной руке, и его глаза говорили больше, чем мог он сказать словами. Теперь он все понял.





#### БИБЛЕЙСКИЕ ЗАГАДКИ ДЛЯ ДЕТЕЙ:

## ТОЛЬКО ДОБАВЬ ИМЯ

Кто это? Назови!...

- 31. По святому вдохновенью И особому веленью, Свой переживая век, В храм заходит человек Вдруг кого-то узнает, На руки Дитя берёт, Изнутри огнем горит, О Нём людям говорит: Вижу, Господи Святой, Путь спасения я твой! Так пророчествовал он, Святой старец .....
- 32. «Чтоб душою обновиться, Нужно заново родиться?» – Задает вопрос такой Человек немолодой. Иисус так отвечает: «Это ли тебя смущает? И еще, чтобы ты знал, Сына в мир Господь послал! Кто поверить в это может, Тот погибнуть уж не сможет! Бог не хочет мир судить, Но спасти, чтоб мог ты жить!» То ответ был на вопрос, Для чего пришел Христос. А ведёт беседу с ним

- **34.** «Что же это происходит? Ведь из рук добро уходит! И себе я не прощу, Если шанс тот упущу... (Вот услышала охрана Полководца Неемана) Попрошу остановиться, За здоровье расплатиться!» – Господин меня послал, Я вас догонять устал! – Сам подумал: «Вот успех, Обманул я сразу всех... » Но за гнусное то дело Пострадает его тело! Корысти греховной стези Умертвят тебя, .....
- 36. Кроме любящего Бога, Всемогущего Творца, Разве может кто вернее Прочитать людей сердца? «Муж гостей мой принимает, Странным их речам внимает, Не смотря на мои годы Мне предсказывают роды! Говорить быть может просто, А ведь мне уж девяносто! Счастье то мне не дано, И мечтать о нём смешно. Мамой быть я очень стара...» Так раздумывала ......

38. От селенья до селенья Человек простой идет, И предсказывает голод, Что на жителей грядёт. «Голод тот – не смерть без хлеба, Иль желанной так воды. Голоса не будет с неба, В чём не видите нужды. То, что вы, не понимая, Отвергаете сейчас – Ваши дети, так страдая, Будут спрашивать у вас. И в далекий путь, тоскуя, Даже за море пойдут, – Но и там, за горизонтом, Ничего не обретут...» Верю я, что будет спрос, Дни мучительных исканий, Жалких, поздних раскаяний,

Как предсказывал .....

40. Вот разгневанный Давид Наказать врага спешит, Кто в безумии своём Дерзко говорил о нём: «Кто еще Давид таков ?! Беглых много, мол, рабов. Надо их подальше гнать И не вздумать помогать!» Но когда он протрезвился, То от страха — подавился: У безумных риск высок, Смерть была на волосок! Может быть и ты знавал, Таких точно, как

Составил Александр Голубок. г.Спокен

СВИДЕТЕЛЬСТВО

# УЧИТЕЛЬНИЦА

Молодая девушка, которая через несколько лет станет моей мамой, идет с подружками на базар. А там почтенного вида старик сидит над раскрытой книгой и предсказывает людям судьбу. Девушкам очень хочется знать, что их ждет впереди, и они подходят к старику. Маме старик сказал: «Ты будешь есть мой хлеб». Она в ответ рассмеялась. «Нет, – возразил он, – ты не будешь моей женой. Ты будешь зарабатывать на хлеб так, как я».

Прошли годы. Мама вышла замуж, родила меня. Предсказание старика было забыто. На третьем году моей жизни началась война. Немцы оккупировали Киев, где мы жили, и начали методично уничтожать город, взрывая дом за домом, квартал за кварталом. Пришел черед и нашему дому. Оставшись без крова, мама со мной на руках пешком преодолела длинный и трудный путь в родное село на Винничине. В селе были немцы. Постоянная тревога за единственного ребенка заставила маму вспомнить о Боге, и она научила меня молитве «Отче наш» на церковно-славянском языке. Стоя на коленях на русской печи, я со страхом произносила непонятные мне слова молитвы. Никакие другие чувства не возникали тогда в моем маленьком сердце.

В это тревожное военное время мама начала гадать односельчанам о судьбе их родных, ушедших на фронт. Так сбылось страшное предсказание ворожея, а в нашем доме поклонялись одновременно Богу и сатане.

Мои молитвы к Богу прекратились, когда закончилась война, и я пошла в первый класс. Начался длинный путь без Бога. Из моего словарного обихода совсем исчезло слово «Бог».

Шли годы. Школа, университет, затем опять школа, в которой я уже учила и воспитывала других. Октябренок, пионерка, коммунистка... – это вехи моей бездуховности. В достатке и в недостатках я надеялась только на себя, на свои силы, способности, таланты. Тогда я еще не понимала, что все это не мое, а данное мне Богом.

А мама и в послевоенные годы продолжала зарабатывать на хлеб гаданием. Но, к счастью для меня, она не приобщала меня к этому ремеслу, сама тяготясь им, но не имея силы освободиться. Мама страстно желала уехать туда, где бы никто не знал, что она гадалка. Таким образом она хотела уйти из-под власти сатаны. Но и в Сибири, куда мы переехали, и где действительно никто не знал о тяготившем ее ремесле, сатана не перестал мучить маму, и через полтора месяца после нашего переезда она сама ушла из жизни. Мне было тогда 24 года.

Но даже это страшное событие не заставило меня задуматься о смысле жизни и смерти.

Я вернулась на Украину, вышла замуж. Затем родились дети. Я старалась воспитать их добрыми, честными, трудолюбивыми, порядочными людьми... но без Бога.

Среди моих учеников в школе были и дети из семей верующих. Я не преследовала, не оскорбляла их, я их жалела, считая, что они обречены своими темными родителями на серую, безрадостную жизнь. Будучи ярой атеисткой, я, сама не зная почему, очень не любила проводить атеистическую пропаганду, и на такие мероприятия приглашала других людей, испытывая в сердце внутреннее сопротивление. Все эти годы я не признавала Бога. Но Бог, в существование Которого я не верила, всю мою жизнь любил и оберегал меня. Он спас меня от расстрела в Бабьем Яру под Киевом, от вывоза в Германию, где я могла погибнуть в одном из концлагерей, от нескольких попыток мамы умертвить меня и себя, и от многих и



многих опасностей, угрожавших моей жизни. Он знал, что придет время, когда я стану Его дитем. Я этого не знала, как не знала, что долгие годы верующие родители моих учеников, стоя на коленях, просили Всевышнего о моем спасении.

И Бог услышал эти молитвы! В 50 лет я впервые вошла в Дом Божий, молитвенное собрание. Но еще два с половиной года сатана держал плотную завесу пред моими очами, и я в собрании верующих видела только забитых, безграмотных, темных людей, поклоняющихся миражу.

Но все это время Бог Духом Святым совершал в моем сердце невидимую для меня работу. И наступил момент, когда я ощутила себя ужасной грешницей, а затем пришло неудержимое желание упасть на колени на виду у всего мира перед Тем, Кого я так долго отвергала. Трое суток я беседовала с Богом, рассказывая Ему о всех темных сторонах моей жизни (Он знал обо мне все, больше того, что я могла вспомнить!). С нетерпением я ждала утреннего воскресного Богослужения. Все Богослужение я мысленно продолжала свой разговор с Богом, боясь пропустить призыв к покаянию. Я вышла на поди-Упав на колени, не стыдясь никого, я молила Бога о прощении. Это была длинная

молитва, во время которой мне казалось, что стены зала эхом усиливали каждое мое слово, а слово «прости» усиливалось тысячью голосов тех, кого я раньше считала темными и забитыми!

В этот миг Бог Своей рукой снял с моих глаз и с моего сердца дьявольскую завесу лжи, и я, встав после молитвы, увидела море людей, смотрящих на меня омытыми слезами глазами, в которых сияли любовь, радость и счастье, оттого что Бог нашел и воскресил еще одну погибшую душу. Это произошло 10 февраля 1991 г.

С тех пор прошло более 10 лет. Это счастливые годы, ибо во все дни, дни радостей и печалей, со мною мой Бог - живой, любящий, многомилостивый, справедливый и истинный! Он поддерживает меня, когда я спотыкаюсь, поднимает, когда я падаю, несет меня на Своих пронзенных руках, когда я изнемогаю.

Он услышал мои молитвы и моих муже и детях, и сейчас вся моя семья славит Бога, нашего Небесного Отца. Много чудес совершил Бог в жизни моей, моих детей и внуков, но объем журнальной заметки очень мал, чтобы вместить их.

Я славлю Бога Отца за Его Сына и моего Господа и Спасителя Иисуса Христа, отдавшего Свою жизнь в умилостивление за мои грехи. Я благодарна Ему за дарованную Им жизнь на земле и за вечную будущность с Ним в небесных обителях!

И рождаются в сердце стихи:

Смотрю на лилию я белоснежную, Которую Всевышний Бог создал, На лепестки ее, такие нежные, - И думаю: «Чем я Творцу воздам

За это чудо мира совершенства, За шум дубрав и пение ручья, За то высокое души блаженство, Которым наполняет Он меня,

За ту любовь, что дарит каждый день Он Цветку и птичке, людям всем и мне? Ведь если б не Творец, то не было б прозренья, Ходила б я ослепшею во тьме.

Моя любовь к Тебе, великий Боже, Прекрасной лилией в душе цветет, И для меня нет ничего дороже Твоей любви, Создатель мой и Бог!

Пошли мне силы жизнь прожить в служении Лишь одному Тебе, Спаситель мой святой! Пошли мне мужество, о Боже, и терпенье Дойти до встречи в Вечности с Тобой!



Украи-

на. г. Черновцы Сестра в Господе Ш. Валентина



# " Общество Себяхвалова "

Жизнь идёт, и каждый день приносит новые встречи, впечатления, переживания. Со временем многое стирается из памяти, но кое-что остаётся и, наверное, навсегда. Вот и мне часто вспоминается один человек из глубокой молодости. Мир тесен, и потому, чтобы не бросить тень на бывшего товарища, я изменю имя, но события постараюсь передать с документальной точностью.

Итак, в то теперь уже далёкое время, которое сейчас именуется как "расцвет застоя", довелось мне работать в электроцехе на кабельном заводе. Сослуживцы говорили, что электроника в кабельной промышленности стоит на втором-третьем месте по сложности среди разных отраслей. Так или нет, не буду утверждать, — но с дипломом электромеханика мне часто трудно было разобраться в сложных теристорных схемах. Были у нас и "ассы", вроде главного инженера и рядовых электриков 5-6 разрядов, но это были действительно *специалисты*, и в основном немецкой национальности.

И вот однажды на "пятиминутке" перед сменой начальник цеха вдруг представил нового электрика:

- Знакомьтесь, ребята, Анатолий Себяхвалов, будет работать в нашем коллективе. Специалист...
- А по какому разряду? поинтересовался кто-то.
  - По пятому.
- Насколько я знаю, он работал на телефонной станции. Там кроме шаговых искателей и коммутаторов никакой сложности. А у нас здесь автоматизированные линии, роботы...
- К чему эта полемика?! Человек приказом директора завода принят электриком по пятому разряду и пусть вливается в коллектив. Чего не знает, усвоит в процессе работы.

Когда начальник ушёл, спор по поводу квалификации нового специалиста не утихал. Кто-то принёс одну из самых простых схем:

– Вот объясни нам, к примеру, как работает этот узел схемы. Ведь у тебя пятый разряд, а у меня только третий!

- Тогда что мне с тобой разговаривать, что ты пристал?
- Нет, ты объясни, что это за узел и как работает? Вот ты остался в ночное дежурство, а "экструдер" стал перегревать пластикат, перестал слушаться программы. Что будешь делать? Вот схема...
- Вот прикопался! Ты мне скажи, эта схема электрическая?

Все засмеялись:

- Ну да, электрическая, электрическая!
- Ну тогда нет проблем, всё ясно...

Все засмеялись ещё сильнее:

- Но как она работает, или хотя бы скажи, что это за узел?
  - Нет, эта схема электрическая?

Так Себяхвалов появился, вернее, ворвался в наш коллектив. Многие его остерегались, боясь, что он оказался среди нас не случайно, и что отдел кадров и парторг покровительствуют ему тоже не случайно, но меня жизнь свела с ним довольно близко. Не помню, как я оказался в первый раз в его доме, но то, что я увидел, поразило меня. Его домик, а вернее, двухкомнатная времянка, была похожа на очень интересный музей. В любом углу было тесно от уникальных старинных вещей, многим из которых было по сто лет и более. Библиотека была небольшая, но очень интересная. Фонотека представляла собой такую коллекцию дисков, какую я никогда прежде не видел. Кроме того, было полно всяких фотографий и различных наград, полученных на разных республиканских и всесоюзных конкурсах и слётах.

Оказывается, Толик был и музыкантом, и певцом, и писателем, и сценаристом, альпинистом и спилеологом, актёром и кинооператором, психологом и психиатором, имел неплохие познания в медицине и других интересных отраслях науки. И хотя как электронщик он так себя и не проявил, мне он сразу показался личностью уникальной. Поскольку творческая натура не давала и мне покоя, и я "бредил" идеями то создать Христианский Вокально-инстументальный ансамбль, то снимать кино, то готовить радиопередачи, — встреча с Себяхваловым сулила мне многое и, в частности,

восполнить недостаток моего образования во многих областях творчества. Кое в чём я, правда, довольно скоро разочаровался. К примеру, однажды я попросил его подсказать мне, как декламировать один несложный монолог. И хотя он сделал это очень артистично и довольно неплохо, я понял, что такой стиль неприемлем в Церкви. Слишком уж бил в нос запах сцены и кулис, так много было там артистичности и напыщенного пафоса. Такое искусство сразу показалось мне неестественным, мёртвым.

В других же областях я продолжал им восхищаться, особенно в вопросах психологии и медицины, - и тому были серьёзные причины. В то время я проходил этап жесточайшей борьбы плоти и духа, и любая по- мощь при этом была для меня очень ценна.

Однажды мы имели очень откровенный разговор, которому посвятили целый вечер. Я признался в своих проблемах как на исповеди:

- Мысли, которых не хочу, не покидают меня; желания плотские не дают мне спать, лишают аппетита. Я рад любой помощи. Пощусь, молюсь, Библию читаю, другую духовную литературу, проблема не
- решается. За меня молятся и друзья, и пастор Церкви, и жена. Вчера ходил даже к Православному священику...
  - И что же "батюшка" тебе посоветывал?
- Читать псалмы и "Страсти Господни", поститься... Но это мне не помогает, не работает!

Мой товарищ, видно, не очень сочувствовал мне. И даже наоборот, — использовал мою откровенность для поднятия своего авторитета:

- Ты просто слабак, у тебя психика нарушена, воля очень слабая. Твоё Христианство не сделало тебя сильным.
  - Толик, Христа не тронь, Он мой идеал.
- А что толку, если Он не делает тебя сильным. Вот я неверующий. Но я силен, я владею собой, у меня внутренняя гармония. Вот, к примеру, полгода назад я подругу молодую в горы взял, "пробезумствовали" с ней два дня, и вот я шесть месяцев в полной гармонии, никаких проблем. А ты анекдот с "клубничкой" случайно услышал, и покой на целый год потерял... Слабак!
  - А что б ты мне посоветовал?
- Лучший способ победить искушение это поддасться ему. Тогда ты обретёшь гармонию внутри и почуствуешь свободу.

- Это мне не подходит, я не хочу пачкаться грехами, я христианин. Тем более написано, что «делающий грех есть раб греха», и я этому верю. Это рабство, а не свобода. Я так не могу...
  - Тогда хромай до смерти!
  - Спасибо... Я, пожалуй, домой...
- Да ты не обижайся, "не лезь в бутылку". Есть идея! У меня много хороших друзей, и мы регулярно имеем встречи. Все примерно твоего возраста, парни и девчата, что-то вроде клуба или общества неформалов.
  - Общество Себяхвалова! пошутил я.
- Не юродствуй! Да, я там лидер, но то неважно. Главное это то, что тебе нужно. Мы не пьём, не курим, не "это самое", но прекрасно проводим время без молитв и заучивания Святых Писаний.
  - А кто же они, эти люди?
- Разные. Женя художник, директор художественного училища. Славик шофёр. Двое девчат лаборантки с заводской лаборатории. Есть спортсмены, студенты, музыканты, ну, в общем, разные. Каждому около 25 лет, взрослые и серьёзные люди, видавшие жизнь.
- И чем же вы занимаетесь, чем кормите душу?
- Ну, во всяком случае не тем, чем кормили тебя. А впрочем, увидишь сам. В эту субботу мы выезжаем в горы на два дня, я тебя приглашаю.
  - Хорошо, я постараюсь быть...

Дома я убедил жену, что мне очень нужно там быть, и она благословила меня. Надо сказать, что в то трудное для меня время она была, пожалуй, единственная из всех моих родственников, кто понимал меня и верил в меня. И кто много молился обо мне. «Ты — вонючий зловонный труп, никакого общения с тобою!» — так благословил меня один очень близкий мне человек и, к сожалению, он был не один, кто так ко мне относился. Жена же меня не предала.

Итак, в ближайшую субботу я поехал с "обществом" в горы. Преодолев за несколько часов горный перевал, мы въехали в живописную долину, где было много цветов, мягкая трава, прекрасный вид. Колонна остановилась, и "неформалы" высыпали из машин. Себяхвалов дал короткие указания:

– Далеко не уходить, через полчаса кушать!

Все разбрелись, занявшись каждый своим делом. Художник Женя достал из багажника небольшой холст, мольберт, краски, кисти и сел за

эскизы. Девчата полезли на ближайшие скалы, как малые дети стремятся побегать, когда есть такая возможность. Несколько парней достали волейбол, кто-то взял гитару и запел песню "под Высоцкого". Я с нескрываемым любопытством наблюдал за ними и мне подумалось, что каждый старается просто увлечь себя чем-то, чтобы хоть как-то заполнить досуг. Девчата лезли по невысоким горным уступам с визгом и смехам, и это показалось мне напускной весёлостью, просто детством. Представитель творческой элиты нашего города провёл несколько линий на холсте карандашом, обозначив тем самым контуры будущего шедевра и стал мешать краски для основных тонов неба, гор, растительности. Себяхвалов стоял несколько сзади и давал профессиональные советы:

— Женя, небо у тебя будет слишком яркое, многовато ты дал лазури, приглуши её ультрамарином. Вот так то оно будет лучше! В траве добавь чуть-чуть берлинской зелени. Ещё немного. Вот это-то здорово, гениально!

Я стоял в стороне и пока ничего гениального не видел. Мой отец был маляром, не художником, но часто расписывал на стенах природу клеевыми красками, и мне его "полотна" виделись более интересными, чем Женины эскизы.

Парни тоже зря времени не теряли, играли в "картошку". Через некоторое время прозвучало приглашение к "столу", и все собрались на траве вокруг трапезы. Лидер взял слово и вместо молитвы достал бутылку:

– Как вы все знаете, мы - общество трезвенников, но по маленькой рюмочке никогда не повредит, а даже очень поможет для желудка.

Все заметно повеселели. Налили и мне, но я, естественно, отказался. За трапезой пошли разговоры, пошленькие намёки, анекдоты, песни под гитару. Мне всё это казалось неестественным, пустым. Домой я приехал разочарованный, причём, в тот же вечер — не хотелось пропустить общение в Церкви.

Через пару недель я ещё раз был в "обществе Себяхвалова", но уже с чисто мужской компанией. Поехали мы в горы отстреливать диких кабанов. Не стоит описывать подробно эти приключения, скажу лишь, что кабана мы не завалили, но промокли до нитки, и я едва не побил своего "Москвича". Венулся я домой среди ночи усталый, но довольный в душе с твёрдым убеждением, что с "обществом" мне не по-пути.

В разговоре с Себяхваловым я не скрывал сво-их впечатлений:

- Пустое это, Толик, без Христа построить жизнь. У вас нет фундамента. Люди должны воздерживаться от удовлетворения запросов плоти, но ради чего?! Если Бога нет, души нет, тогда какой смысл? А вот у нас другое дело. Мы верим в Бога, Христос наша цель и смысл жизни. Впереди прекрасная вечность, и ради этой мечты я буду бороться и давить "ветхого Адама" до конца. И ты, Толик, приходи в Церковь, там настоящая духовная среда.
- Размечтался! Думаешь, вот бы эту рыбку поймать: певец, музыкант, артист, лидер, для вас это была бы особая честь. Ну нет уж, извини, это слишком хорошая добыча для тебя и твоей Церкви!

Я был поражён гордостью и напыщенностью этого человека:

– Знаешь, Себяхвалов, когда я впервые услыхал твою фамилию, сильно удивился. Теперь я уже не удивляюсь, ты вполне её заслуживаешь!

Общение с неформалами подарило мне несколько знакомств, и я при возможности беседовал с этими людьми о духовных вопросах и Спасителе Христе. Помню, однажды во время беседы с лаборантками я сказал им, что мой младший брат — хороший музыкант и автор многих песен. Девчата выразили огромное желание услышать что-то, написанное молодым парнем, чуть больше 20 лет, о Христе. На другой раз я принёс в лабораторию магнитофон и проиграл им Лёшкину песню "Иисус, Ты очень нужен мне" в авторском исполнении. Слушали они очень внимательно и, когда замолкли последние аккорды, долго сидели молча, без движений. Я первый прервал молчание:

– Ну, что вы думаете об этом?

Ещё немного помолчав, одна многозначительно сказала:

— Я не представляю, неужели можно так чувствовать любовь к Богу? И слова, и музыка просто пропитаны чувствами! Это невероятно, ничего подобного я никогда не слышала...

Сам же Себяхвалов, как я узнал позже, женился на одной подруге из "общества", так как выбора у него не было - она забеременела и ждала ребёнка. И это был его уже третий брак, и на стороне у него росли дети. Я был разочарован и при встрече сказал ему об этом:

 Знаешь, Толик, может, я и слабее тебя в смысле силы воли, может, во мне меньше внутреннего равновесия, но в вопросах семьи я против тебя — профессор. Я женат уже почти десять лет, дети мои все дома, не растут на соседней улице, семья моя построена на твёрдом основании.

Прошло ещё несколько лет, и мы встретились с ним случайно на улице. То, что он мне сказал тогда, изумило меня:

– Привет, Геша, рад тебя видеть! Знаешь, я не забыл твоего приглашения и хочу воспользоваться им. Я, пожалуй, приду в вашу Церковь...

Я оторопел от удивления:

- Толик, я признаюсь, не ожидал. С чем связаны такие перемены в твоей душе?
- Ну, это больше касается не души, а тела... Мне уже больше сорока, здоровье стало сдавать. С родными у меня мира нет, мать гонит из времянки, с братом кровная вражда.
  - А что ты с ним не ладишь?
  - Да он тварь такая, ненавижу его!
- А как же "Общество Себяхвалова", твои друзья?
- Один я остался, никому не нужен. Помру никто и не заметит, буду гнить на постели. А у вас, я знаю, все присмотрены и похоронят почеловечески.
- Ты что, Анатолий, думаешь, что Церковь это Дом пристарелых или Похоронное бюро, нам что, больше делать нечего?! А как же, кстати, твоя семья, как Таня, твой сын?
- Разошлись мы, уже полгода, тоже оказалась тварь... Да не обидно было бы, если б на кого путного меня променяла, а то нашла себе какогото "Комсюка"...
- Может, примиритесь ещё с Таней, всё ж сын у вас...
- Бесполезно! Сказала, что лучше под трактор ляжет, чем с тобой жить. Пропащий я, всё потерял!
  - А чем живёшь, где работаешь?
- Да нигде. Приторговываю на базаре, кучек там, петрушка, редисочка. Конечно, это копейки, но на хлеб хватает. Так как насчёт Церкви? Может, замолвишь о мне словечко, заикнёшься...
- Приходи, у нас двери всем открыты, только не с тем, чтобы похоронить тебя, а покаяться пред Богом и жить для Него.
- Оставь ты свою пропаганду, Гена. Меня пока больше волнуют вполне земные проблемы, время то какое сейчас!

Да, время тогда было тревожное, приближался развал коммунистической империи и мой отъезд в Америку. В последний раз я видел Себяхвалова в новой ипостаси, для меня совершенно неожиданной. В то время я стал печататься в газетах, активно занимался журналистикой. И когда я узнал, что на центральной площади напротив Горкома партии расположились демократы в палатках (которые, к тому же, объявили голодовку, вероятно, таким образом пытаясь выжить старых хозяев из красивого здания), - я поспешил туда, прихватив и видеокамеру.

Действительно, там я увидел несколько палаток. Вокруг были развешены плакаты с лозунгами и требованиями. Людей было немного, несколько десятков зевак. Подойдя к одной палатке, я попросил одного из голодующих дать интервью. Из палатки вышел молодой мужчина и с ним... - мой старый знакомый Себяхвало! Мы оба были приятно удивлены:

- Привет, Анатолий!
- Привет, Геша! Ты что, на телевиденье работаешь, с камерой?!
- Да нет... Хотя, возможно, напишу статью в газету. Что вы тут делаете?
  - Протестуем, требуем.
  - А кто вы вообще такие?
- Мы демократы, Демократическая партия России.
  - А что требуете?
- Чтобы коммунисты освободили здание Горкома и отдали его молодёжи.
- В каком смысле? Кому отдали и под что? Под дискотеку, под бордель? Комсомол разбегается, общество Себяхвалова развалилось... И что же вы собираетесь строить сейчас?
- Светлое будущее, новую жизнь, но уже без коммунистов.
- Как, опять?!!! А как же Церковь, ты ж хотел прийти, покаяться.
- Не сейчас, сейчас некогда, может, когданибудь...

Больше я его, Себяхвалова, не видел и, возможно, здесь на земле не увижу. Но дал бы Бог встретиться в Вечности...Но это ещё впереди.

6.27.2004. Геннадий Любашин. г.Спокен



# Семья – начаток церкви

«И вы, отцы, не раздражайте детей ваших, но воспитывайте их в учении и наставлении Господнем» (Еф.6:4).

Воспитание детей начинается с отношения к ним еще до рождения. Успех этого воспитания во многом зависит от того, желанны они для отцов и матерей или нет.

Общаясь с молодежью, я часто вижу, как страдают те, кто или узнал, или догадывается, что он был нежеланным в семье. Эти переживания накладывают отпечаток на всю жизнь. Много требуется духовных сил, чтобы утешить такую душу и укрепить. Эта рана долго кровоточит. Хочется от всего сердца пожелать родителям: доверяйтесь Богу так, чтобы все дети были для нас желанными, были настоящим подарком, наградой от Господа. От

этого зависит их воспитание, от этого зависит, кем они станут, как будут нести бремя жизни, будут ли радостью для ближних, смогут ли отдаться Богу.

Мнение мира по этому поводу совершенно другое. Мир считает, что дети — это бремя, тяжесть. Это мнение нередко влияет на сознание и

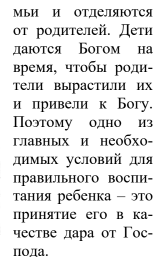
понятия христиан. Однако Слово Божье вполне конкретно свидетельствует: «Вот наследие от Господа — дети; награда от Него — плод чрева» (Пс.126:3).

Проведу простую параллель. Если к нам в гости приехал любимый нами и уважаемый человек, мы, несомненно, достанем из наших запасов самое ценное, самое вкусное и угостим его. Мы позаботимся, чтобы ему было хорошо у нас во всех отношениях. Мы окружим его любовью и вниманием. Если же заедет нежеланный гость, человек, который нам неприятен, мы чисто по-христиански

окажем ему должное, но постараемся дать понять, чтобы он скорее покинул наш дом.

Что-то подобное происходит и в отношении детей. Желанные дети обязательно встретят в семье любовь, максимум заботы и плодотворное воспитание. А те, кто принес с собой не награду, а бремя, — будут терпеть большой ущерб в воспитании.

Принимая в семью детей, очень важно помнить, что они доверены нам Господом на определенное время. Жены даются мужьям на всю жизнь, до смерти, а дети приходят в семью и уходят. В определенное время они создают свои се-



Но с принятием

ребенка воспитание только начинается. Воспитание — это длительный процесс влияния на ребенка, внушение ему определенных понятий, формирование его мировоззрения. «И вы, отцы, не раздражайте детей ваших, но воспитывайте их в учении и наставлении Господнем» (Еф.6:4).

Я долгое время искал в Библии конкретные правила воспитания детей, хотел найти метод, как именно нужно воспитывать. Повеление воспитывать в учении и наставлении Господнем есть, но каким образом исполнять его? Не сразу нашел я ответ на свои вопросы. Прямого, конкретного ме-

тода я так и не нашел, но Господь открыл мне, что мой пример для подражания — Небесный Отец. Как Он воспитывает нас, Своих детей, так и мы должны относиться к своим детям, подражая Ему. «Подражайте Богу, как чада возлюбленные». А каким является наш Бог — Библия говорит много и конкретно. Так что подражать есть чему.

Радуясь этому откровению о методах воспитания, я продолжал исследовать Библию и нашел одно указание, чему должно учить своих детей. Записано оно в Псалме 77:3-8: «Что слышали мы, и узнали, и отцы наши рассказали нам, не скроем от детей их, возвещая роду грядущему славу Господа, и силу Его, и чудеса Его, которые Он сотворил. Он постановил устав в Иакове и положил закон в Израиле, который заповедал отцам нашим возвещать детям их, чтобы знал грядущий род, дети, которые родятся, и чтоб они в свое время возвещали своим детям, возлагать надежду свою на Бога, и не забывать дел Божиих, и хранить заповеди Его, и не быть подобными отцам их, роду упорному и мятежному, неустроенному сердцем и неверному Богу духом своим».

В этом отрывке определяются четыре важные задачи в воспитании детей: научить их надеяться на Бога, не забывать дел Божьих, не быть упорными, как отцы, и хранить заповеди Божьи.

Когда мы строим наш семейный очаг, когда воспитываем своих детей, наш долг — научить их надеяться на Бога. Рассуждая об этом, я понял, что это очень ценно в глазах Бога и жизненно необходимо для самого человека. Это нелегкая задача. Это не устройство машины объяснить, не столярное ремесло передать. Научить полагаться на Бога — трудно, и возможно только в том случае, если мы сами действительно надеемся на Него всем сердцем.

Человеку присуще надеяться, во-первых, на себя, а потом на своих близких, на друзей. Возлагать надежду на Бога — противоестественно нашей натуре, потому что мы по природе гордые и не хотим быть в зависимости, не можем жить верой. Нам привычней рассчитывать на свои силы, на видимые возможности. А надеяться на Бога — рискованно, для этого необходима вера. Склонные опираться на видимое, мы всегда страхуемся, ищем земные, человеческие средства и забываем, что «видимое временно, а Невидимое вечно» (2Кор.4:18). Такова наша натура. Бог же хочет,

чтобы мы всецело полагались на Него, чтобы сами надеялись на Него и этому же научили своих детей.

В каждой семье есть множество проблем, понятных детям и непонятных. Но какими бы эти проблемы ни были, если родители доверяют Господу, - дети будут учиться у них. Мы должны рассказывать детям о понятных для них трудностях и вместе с ними молиться, чтобы они и слышали просьбы, и сами выражали их. А получив ответ от Бога, необходимо рассказать об этом детям и вместе поблагодарить. Таким образом, они будут учиться возлагать надежду на Бога.

У меня в семье был такой случай. Дочь попросила подарить ей на Рождество куклу. В то время магазины у нас стояли полупустые, об игрушках можно было только мечтать. Мы долго искали (я и в других городах смотрел), но кукол нигде не было. Переживали, конечно. Переживали потому, что дочь каждый вечер, склоняясь с нами на колени, просила у Бога куклу. Мы беспокоились, что она может разочароваться в Боге, если не получит ответ на свою просьбу.

После молитвы с детьми мы с женой шли в свою комнату и снова просили у Господа милости для нашей дочери. Мы хотели, чтобы в ее сердце укрепилась вера, что Бог слышит нас, что Он отвечает на наши молитвы и Ему можно доверять.

Рождество приближалось, а куклы не было. Я понимал, что эту игрушку дочь может получить только в том случае, если мы ее купим. Но Бог устроил иначе. Перед праздником пришла посылка от моей сестры, и в этой посылке была простенькая кукла. До этого сестра присылала нам только продукты, поэтому кукла была для всех радостной неожиданностью. Радовалась не только наша дочь. Мы с женой, как дети, радовались близости Божьей и со слезами умиления благодарили за участие в наших проблемах, за то, что Он Сам заботится об укреплении нашей веры и веры наших детей.

Хочется посоветовать всем родителям: кто не практиковал подобного в семье, не открывал перед детьми самых простых, элементарных нужд, – рискуйте! Веры без риска не бывает. Просите о необходимом вместе с детьми и таким образом научите их возлагать надежду на Бога. Не научив их этому в детстве, вы много потеряете. Многие родители мечтают научить своих детей какому-

нибудь ремеслу, дать им образование. Это, конечно, важно и нужно, но несравненно важнее научить детей надеяться на Бога.

Следующее, чему мы обязаны научить своих детей, — это помнить дела Божьи и хранить заповеди Его. Другими словами, воспитывать их так, чтобы Бог в их глазах был великим, и чтобы они повиновались Ему. Большую роль играет здесь наше отношение к Библии и связь Писания с обыденной жизнью в наших разговорах — за столом, во время работы и отдыха. Например, собираясь посетить больного, вспомните или прочитайте текст Писания на эту тему и объясните детям, что Господь хочет, чтобы мы помогали друг другу, посещали больных. Скажите, что вы хотите исполнять волю Божью и делать приятное Господу. Применение Слова Божьего в практической жизни учит детей связывать жизнь с Богом.

Общаясь с детьми из разных мест, я нередко спрашиваю, говорят ли в их семье о Боге. К сожалению, многие отвечают, что у них это не принято. Говорят обо всем — о верующих, о церковных делах, о собраниях, а о Боге не говорят. Об этом стоит серьезно задуматься, особенно отцам.

Я тоже заметил, что со своими близкими трудно бывает говорить о Боге, какое-то стеснение появляется. Намного легче говорить о церковных делах, о комнибудь из верующих. Но это не насыщает душу. Истинная пища — это Хлеб с неба, это Иисус Христос. Только питаясь Им, то есть рассуждая о

Нем, созерцая Его духовными очами, возможно научить детей не забывать дел Божьих и хранить заповеди Его.

Приходилось мне слышать печальный отзыв детей о своих родителях: «Они неверующие!» Отец – проповедник, мать – хористка, а дети говорят, что они неверующие! Что побуждает ребенка делать такие выводы? – Жизнь родителей дома, в семье. Вникая глубже, я понял, что такие родители не молятся вместе с детьми, вообще не говорят о Боге, сами не чтят Господа и не учат этому детей. Конечно, Бог милосерд. Он может и таких детей

призвать на истинный путь, но горе родителям, не выполнившим своего долга, не явившим послушания и верности своему Богу! Задача каждого из нас — не только словом, но и святой жизнью научить детей поклоняться Богу и жить согласно Его святой воле.

Детей нужно научить еще и смирению, кротости, чтобы они не были похожи на тех, кто упорствует и не покоряется Богу. Но делать это нужно с большой мудростью. Если говорить с детьми о проступке какой-нибудь определенной личности, особенно знакомой им, можно научить их судить других. Но если говорить о проступке независимо от человека, особенно об ошибках прежнего поколения, можно научить их бояться Бога и не поступать так же. Особенно поучительно рассказывать, как Бог совершает Свой суд над упорными, как поступает с неверными.

Воспитание детей в семье тесно связано с наказанием. Мы должны в определенной мере проявлять строгость, а также показывать Бога как строго взыскивающего, как Того, Кто требует послушания. Библия говорит: «Страшно впасть в руки Бога живого!» Господь страшен для делающих

злое, и мы это хорошо Дети сознаем. тоже должны бояться своего отца. Плохо, если они думают, что рука отца должна только ласкать. дети должны знать, что есть рука, наказывающая всякое зло. Тогда и о Боге у них будет правильное представление. Ведь Небесный Отец прояв-

ляет Свою любовь не только в ласке, но и в наказании!

В мире сегодня в сознание ребенка чуть ли не от рождения вкладывают понятие, что он — сам себе хозяин и над ним никто не должен властвовать. Воспитание в школе тоже направлено на то, чтобы прививать ученику мысль о собственном достоинстве, о праве на уважение и авторитет. Но наказание детей — это библейское понятие. Библия говорит, что отрок, оставленный без наказания, принесет родителям боль и скорбь. «Не оставляй юноши без наказания; если накажешь его розгою,

он не умрет: ты накажешь его розгою, и спасешь душу его от преисподней» (Притч.23:13-14).

Таким образом, Богу угодно было установить в семье родительскую власть, чтобы дети покорялись отцу и матери. У всякой власти два основных назначения: поощрять и наказывать. Наказывать делающих зло и поощрять тех, кто делает добро. От этой обязанности — наказывать — родители не должны уклоняться.

Как и всякое серьезное дело, наказание требует правильного подхода, у него есть определенные принципы. Во-первых, нельзя наказывать ребенка с раздражением. Это принесет большой ущерб в воспитании. Правда, наказывать спокойно — очень трудно, но правильно. Во-вторых, необходимо разъяснять ребенку, за что его наказывают, и он должен понимать это.

Скажу из личной практики и из опыта других, что наказание, следующее непосредственно за провинностью, более эффективно. Если же мать или отец изо дня в день только угрожают: «Ну подожди, ты у меня получишь!», «Ну смотри, следующий раз я тебя проучу!», - их власть и авторитет теряет силу, а воспитание ребенка терпит урон. Дети перестают бояться и слушаться таких родителей. Если розга или ремень применяется вовремя, воспитание будет успешным и прибегать к наказанию придется все реже и реже.

Наказание нужно доводить до конца и не останавливаться на пол-пути. Помню, в детстве, наказанный за какой-то проступок, я убежал в малинник и в злобе кричал отцу: «Когда вырасту, я отомщу тебе!» Вспоминая это, думаю, что меня тогда не до конца наказали. Родителям нужно было освободить меня и от этой злобы, то есть довести наказание до конца, как делает это Господь.

Мы часто не даем себе отчета в том, что влияем друг на друга не только делами, поступками и словами, но и состоянием своего духа. И это влияние не менее сильное. Бывает, что человек говорит с нами ласково, с улыбкой, а мы понимаем, что он лукавит, говорит не то, что у него на сердце. Другим словом, мы чувствуем его дух.

Дети весьма чувствительны ко всякой фальши и нередко достаточно точно распознают истинное состояние духа взрослых. Например, мы можем говорить с ребенком строго и даже сурово, но если сердце наше открыто для него, если мы его на самом деле любим, он все равно будет тянуться

сердцем к нам. И напротив, если сердце наше не принадлежит ребенку, если там нет места для него, он быстро поймет это, почувствует и не будет воспринимать даже ласковые слова.

Очень важно относиться ко всем детям в семье без лицеприятия. Нельзя выделять послушных, приятных, хороших, и их любить, а непослушных, угловатых — меньше любить, меньше уделять им внимания. Лицеприятие присуще человеческий натуре, поэтому на нашу любовь влияет поведение человека, его качества.

У Божьей любви другое основание. Он любит, потому что Сам есть любовь. Не за то любит нас, что мы представляем какую-то ценность, а потому что любить — Его сущность. Родителям необходимо наполняться именно такой Божественной любовью и любить детей не за их послушание или способности, а потому что они родные дети, любить, потому что Бог наполнил сердце любовью.

Мне пришлось недавно беседовать с одним человеком. Ему уже более сорока лет. В беседе он упомянул, что его не любили в семье. Их было двое — старшего брата любили, а его нет. Я отметил про себя, что и в сорок лет человек не забыл об этом, и в сорок лет ему трудно простить это, и в сорок лет его сердце кровоточит.

Обратим внимание еще на одну особенность в Божьем воспитании: Он много говорит нам о Своей любви. А мы? Как часто мы говорим своим детям, что любим их? Когда дети маленькие, мы ласкаем им, обнимаем, говорим о своей любви. Но вот дети стали подростками, перешли в молодежь. Продолжаем ли мы говорить им, что любим их?

Это очень важно, это много значит — сказать повзрослевшему ребенку о своей любви. Так делает Отец наш Небесный. Подражайте Ему! Если бы Бог не засвидетельствовал нам о Своей любви, мы не стремились бы к небесам, нас не влекло бы в собрание святых. Если бы мы не читали, не слышали постоянно, что Отец Небесный любит нас, нам больше нравилось бы на земле.

Попробуйте говорить детям о своей любви, и вы увидите добрые плоды в воспитании. Любовное отношение к детям пробуждает в них ответную любовь, создает в семье тепло и уют. Подростки ваши не будут проводить время где-то на стороне. Они будут спешить домой, их будет влечь родительский дом, потому что они уверены – там их любят и ждут, там ими дорожат.

Библия называет семью домашней церковью, и мне хочется поговорить об этом высоком ее назначении. В домашней церкви священнослужитель — отец. Верно исполняя свое назначение, он постоянно обогащается духовно и оказывается плодовитым не только в своей семье, но и в церкви

Служение священника — нелегкое дело, и мы часто идем по пути наименьшего сопротивления: ограничиваемся чтением христианских рассказов или же прослушиванием магнитофонных записей. Не хочу сказать, что это плохой материал для воспитания. Читать с детьми — хорошо, но если отец читает только рассказы — семья терпит большой урон. В христианском доме на первом месте должно быть Слово Божье, а это немыслимо без проповеди, без рассуждений на духовные темы.

Я тоже какое-то время читал детям рассказы. Потом Господь коснулся моего сердца, и я понял, что этого далеко не достаточно. Чтобы дети научились заповедям Божьим, они должны слышать их. И я начал проповедовать в своей семье. Переживал сильно. Старался подбирать доступные для детей темы, стал затрагивать проблемы, которые возникают у них, освещать их с библейской точки зрения. Результаты оказались удивительными. Дети хорошо понимали духовные истины, им это нравилось. Один раз я вместо проповеди прочитал рассказ, а старшая дочь говорит: «Папа, а почему ты из Библии не читал сегодня?» Мне было очень приятно слышать этот вопрос. Конечно, совсем не просто каждый день проповедовать, да еще в своей семье. Но этот труд обильно вознаграждается Богом и приносит прекрасные плоды.

Еще на одну область воспитания детей обратим внимание — это игры и свободное время. Бытует мнение, что в свободное время дети должны быть предоставлены сами себе. Правильно ли это? Оставляет ли нас когда-нибудь Отец Небесный без присмотра и попечения? В Библии не видно такого. Напротив, Давид говорит, что от Господа скрыться невозможно. Хоть на край земли переселись — Господь видит и знает о нас все. Очи Его обозревают всю землю, Он надзирает за всеми, кто принадлежит Ему. Так же должны относиться и родители к детям и всегда держать их в поле зрения.

Сколько свободного времени должно быть у ребенка? Это также немаловажный вопрос. Мно-

гие родители хотят дать своим детям максимум свободы, оправдываясь: «Мы прожили трудное детство, нас заставляли много работать, пусть хоть дети наши погуляют». Это беда для детей. Без нагрузки, без чувства ответственности они вырастут неполноценными людьми. Зарабатывать хлеб в поте лица — долг впавшего в грех человечества. Бездеятельность и праздность — мастерская дьявола. Труд — это сдерживающий фактор. Занятый человек гораздо меньше склонен ко греху, чем праздный.

Некоторые дети целый день бегают по улице, как беспризорные. Их и воспитывает улица. Для христианских детей это вообще недопустимо. Свободное время у ребенка должно быть ограниченным, и чем он старше, тем больше должен быть загружен.

На родителях лежит ответственность научить детей самостоятельности в исполнении своих обязанностей. На это нужно время, терпение и внимание. Увеличивая нагрузку по мере возраста, не оставляйте детей без контроля. Чтобы враг не увлек их на путь греха, проверьте, как они выполняют то или другое задание. Дети должны понимать свою подотчетность родителям и в то же время знать, что они могут рассчитывать на своевременную помощь по любому вопросу. Если мы будем относиться к этой обязанности с полной ответственностью, то не только сохраним детей от пагубных привычек, но и привьем им полезные навыки, они вынесут из родительского дома ценный духовный багаж. Ведь сколько проблем возникает в семьях из-за того, что жена ни в детстве, ни в юности не научилась варить, шить, вести домашнее хозяйство, а муж не знает, как забить гвоздь, отремонтировать утюг или швейную машину! Все это серьезно влияет на атмосферу в семье, на взаимоотношения с окружающими и с Богом.

И последнее, что существенно влияет на воспитание детей, — это игрушки, неотъемлемая часть детства. Существуют довольно опасные игры и игрушки, которым в христианском доме не должно быть места. Думаю, зрелые христиане прекрасно понимают, что это, и в силах защитить и сохранить своих детей от влияния таких игрушек, как «Дэнди», «Барби», а также танки, пистолеты и многие другие.

Детство – слишком дорогое время, чтобы легкомысленно тратить его на пустые и опасные игры. Память ребенка – хорошая почва для посева, и отдать ее под засев пустого и ненужного – роковая ошибка. Разум ребенка восприимчив для учебы, и задача родителей – вложить в него как можно больше доброго и полезного. «Наставь юношу при начале пути его: он не уклонится от него, когда и состареет», – говорит Библия (Притч.22:6).

Небесный Отец не оставляет нас без присмотра ни на один час. Это утешает нас и радует. Пусть же подобная радость сопровождает и наших детей, пусть знают они, что всегда находятся в поле зрения родителей.

Таково, на мой взгляд, библейское устройство семьи. Здесь встречается много препятствий, враг направляет все свои силы на то, чтобы разрушить, ослабить духовное влияние на детей. Но робеть перед трудностями или уступать врагу — значит

обречь себя и свою семью на верную гибель. Путь греха легок, а Божий путь – узок, это путь борьбы, страданий, неудобств для плоти. И чтобы жить по воле Божьей, нам нужно прилагать усилия, нужно трудиться.

Несмотря на то, что Господь ответил мне на многие вопросы, я часто стою перед проблемой – как правильно воспитывать. Иногда захожу в тупик. Тогда я становлюсь на колени и умоляю Господа, чтобы Он умудрил и наставил меня. Только Бог – источник мудрости и света. Он может наставить нас в любой ситуации, по любому вопросу, может помочь нам научить детей страху Божьему, научить их повиноваться, смиряться и следовать за Господом.

Помоги, Господь, в этом каждому из нас!

Н. Л.

«Свет в христианском доме»

# Правильное воспитание подростка

Прочитайте письмо, которое я получил в прошлом году от одного молодого человека, которого я назову Роджером:

«Дорогой доктор Добсон!

Здравствуйте, мне одиннадцать лет. Я хожу в шестой класс. Я только что прочитал вашу книгу «Подготовка к взрослению». Хочу, чтобы вы знали, что она очень помогла мне.

Когда я учился в пятом классе, я встречался с одной девочкой. Потом она от меня ушла. К тому же у меня в семье возникли проблемы (курсив мой. — Д.Д.). Тогда я попытался повеситься. Сначала мне больно сдавило шею. Затем я не смог дышать. Тогда я понял, что хочу жить, и оборвал веревку. Теперь против жизненных проблем я сражаюсь вместе с Богом.

С любовью Роджер.

P.S. Я не стал употреблять наркотики, и никогда не буду. Мне предлагали, но я отказался. Некоторые уважают меня за это, а другие называют трусом. А мне все равно».

Проблемы, описанные в каждом получаемом мною письме, близки и понятны тысячам людей, которые просто не стали ни к кому обращаться. Но в корне самых разных трудностей и трагедий

лежит одна общая беда — семейные конфликты (обратите внимание на вскользь сделанный Роджером намек на семейные обстоятельства. Можно полагать, что именно этот фактор сыграл главную роль в его решении покончить с собой).

Современная американская семья испытывает беспрецедентный период разобщения, который угрожает разрушить всю структуру общества в целом, и мы просто *обязаны* предпринять какие-то шаги, чтобы восстановить ее.

Решение этой безотлагательной задачи стало непреодолимым желанием всей моей профессиональной жизни. Более всего другого я хочу служить Богу моих отцов укреплением семьи и улучшением качества ее жизни всеми доступными мне способами. Если я смогу уберечь хотя бы одного ребенка от кошмара, сопровождающего ссоры и развод его родителей со слушанием их дела в суде и мучительной эмоциональной болью, тогда моя жизнь будет прожита не напрасно. Если мне удастся выхватить из бурного и смертельно опасного потока грешной жизни хотя бы одного путника, тогда цель моей работы будет достигнута. Если я приведу хотя бы одного человека к личному познанию Иисуса Христа, Даятеля самой жиз-

ни, тогда моему земному существованию не нужно будет никакого другого оправдания.

Все эти соображения и привели меня к книге, которую вы держите в руках. Она есть результат выполнения той миссии, о которой я только что упомянул. Однако в данной работе мы не будем говорить о кризисах, угрожающих жизни человека. Скорее мы сосредоточимся на общих вопросах, касающихся родителей и воспитания подростков. При рассмотрении этих проблем я руководствовался философией, основанной на самой лучшей психологической информации, находящейся в полном соответствии с заповедями и ценностями, которые дал нам Сам Создатель.

И, наконец, хочу объяснить, что материал этой книги представляет собой выдержки из другой, более объемной моей работы под названием «Доктор Добсон отвечает на ваши вопросы». Она, в сущности, в сжатом виде повторяет тему семи предыдущих моих сочинений, начиная от книги о необходимости наказания в деле воспитания

(«Dare to Discipline»), три издания которой выходили в свет сорок раз, и заканчивая книгой об откровенном разговоре с мужчинами и их женами («Straight Talk to Men and Their Wives»). Мы поставили перед собой цель ответить на наиболее часто задаваемые вопросы, которые в предыдущих изданиях оказались «погребенными» под массой других тем.

Надеюсь, эта книга поможет и вам, независимо от того, нуждаетесь ли вы в спасительном глотке воздуха или скользите в относительной безопасности по поверхности бурного потока. Спасибо за ваш интерес к нашей работе, и пусть Бог и далее будет благословлять ваш дом.

Джеймс Добсон, Доктор Наук

(С письменного разрешения издателя печатаем часть из книги Д. Добсона «Правильное воспитание подростка». Полностью книгу вы можете заказать в издательстве «Библейский взгляд» e-mail: info@biblicalview.ru тел.(901) 320-01-91, (812) 320-01-91, г. С.-Петербург а/я 94 www.biblicalview.ru

Подготовка вашего ребенка к периоду половой зрелости

#### ПЕРЕУТОМЛЕНИЕ И ПОЛОВАЯ ЗРЕЛОСТЬ

«За последние пару лет мой тринадцатилетний сын стал чрезвычайно ленивым. Он все время старается прилечь, а в субботу может проспать до полудня. Часто жалуется на чувство усталости. Типично ли это для подросткового возраста? Что мне с этим делать?»

В период полового созревания как девушки, так и юноши действительно часто испытывают повышенную утомляемость. В это время большая часть физической энергии тратится на ускоренный рост, и потому на обычную деятельность сил остается мало. Но этот период быстро заканчивается и, как правило, за ним следует самое активное время в жизни человека.

Я бы посоветовал вам, во-первых, обследовать сына, чтобы исключить вероятность более серьезной причины усталости. Если его утомляемость действительно объясняется половым созреванием, как я подозреваю, то вам следует смириться с этим. Следите за тем, чтобы он много отдыхал и хорошо питался. Очень часто, к сожалению, эта потребность не удовлетворяется, потому что подросткам кажется, что им уже не нужно ложиться

спать рано, как раньше, когда они были маленькими. Поэтому они ложатся поздно, и на следующий день чувствуют себя вялыми и усталыми. Как ни странно, но по причине ускоренного процесса роста двенадцати- и тринадцатилетние подростки больше нуждаются в отдыхе, чем девятидесятилетние дети.

Поэтому, если это возможно, позвольте вашему сыну выспаться в субботу. Конечно, папе с мамой трудно разрешить взрослеющим детям валяться в постели до половины десятого утра, в то время как нужно подстричь газон. Но вам следует помнить, что подросткам в этот период нужно больше спать, поэтому будет разумно дать им выспаться. После того как ваш сын проснется, попросите его скосить траву на лужайке у дома.

Во-вторых, в этот период особенно важно следить за питанием сына. Его организм нуждается в сырьевом материале для строительства новой мускульной массы, костей и волокон. Хат-доги, пышки и молочные коктейли не смогут обеспечить его необходимыми питательными вещества-

ми. Исключительно важно в этот период обеспечить ему сбалансированное питание.

Короче, в один прекрасный день ваш мальчик превратится в мужчину. И те преобразования, которые вы наблюдаете сейчас, являются частью этого удивительного процесса. Сделайте все возможное, чтобы помочь ему в этом.

# СЕКСУАЛЬНОСТЬ И ПОДРОСТКОВЫЙ ВОЗРАСТ

#### Каковы основные характеристики периода полового созревания?

Во-первых, в результате влияния на организм определенных желез и гормонов происходит усиленное половое созревание подростка. Это ускоренное взросление вызывает у него повышенный интерес к противоположному полу. В ранний период полового созревания мысли подростка большую часть времени могут быть заняты мыслями только на эту тему. Его волнует этот новый и неизведанный мир, и он хочет узнать о нем как

можно больше. В этот период жизни очень полезным может оказаться следующий совет: родителям не следует ужасаться того, что они увидят или услышат OT своего взрослеющего ростка. Он может сказать или написать практически все что угодно. Самый робкий и неразговорчивый отрок иногда может всем на удивление произвести на свет нечто совершенно нечестивое.

мир.

рок иногда может всем на удивление произвести на свет нечто совершенно нечестивое.

Любопытство и интерес к вопросам пола нельзя считать признаком морального разложения, обычно оно просто выражает волнение, которое подросток испытывает, познавая этот новый для него для нег

Наряду с только что возникшим интересом к вопросам пола появляется также значительное

беспокойство и тревога. Виной тому самые различные причины. Подросток может нервничать и постоянно задавать себе одни и те же вопросы, касающиеся изменений в его организме и самоощущении: «Нормально ли то, что я чувствую? Может быть, со мной что-то не в порядке? Или, может, я заболел? А вдруг эта боль в груди возникла потому, что я заболела раком? Все ли у меня нормально с сексуальным развитием? А вдруг

мальчишки станут смеяться надо мной? А что, если девочки отвернутся от меня? Накажет ли меня Бог за мысли о сексе? Вдруг я буду гомосексуалистом? Можно забеременеть полового контакта? Бывает ли, что люди не становятся зрелыми в сексуальном отношении? А вдруг я буду таким человеком? Как мне теперь вести



себя?» Такого рода страхи — явление вполне обычное для раннего периода полового созревания. На самом деле в современной жизни взрослеющему человеку практически невозможно не чувствовать беспокойства по поводу своей сексуальности.

## Святое крещение по вере

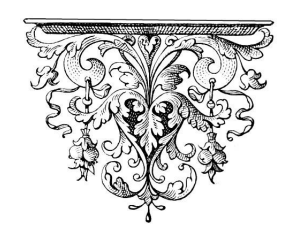
10 июня 2004 года на берегу озера Медикал Лэйк было совершено крещение, и к церкви «Свет Евангелия» присоединилось девять молодых братьев и сестер: Артемова Светлана и Анастасия, Безверхова Люба, Гордей Оля и Алла, Ноздратенко Алёна, Холостава Галя, Сырниченко Максим и Шива Даниил.



От имени церкви поздравляем крещаемых и желаем в своей жизни исполнять Писание. На память



оставляем стих из Пс.18:156: «Да будут слова уст моих и помышления сердца моего благоугодны пред Тобою, Господи».



#### Нам пишут

Редакция церковного журнала получила письмо-благодарение от группы верующей молодежи со Львова, Украина и, в особенности, от Юрия Панова за оказанное внимание и заботу (если кому это имя покажется незнакомым – напоминаем, что 17-летний Юра находился здесь на 6-месячном лечении и после успешной операции возвратился домой, во Львов). Молодежь сердечно благодарит всех, кто принял участие в сборе материальных средств на нужды поместной музыкальной группы – пожертвованные \$500 пошли на покупку гитары и микрофонов. Юра и его друзья-музыканты принимают участие в евангелизационных собраниях в парках, клубах и просто на улицах Львова и области. Письмо содержит пожелание для церкви «Свет Евангелия», записанное к Филип. 4:19:

«Бог да восполнит всякую нужду вашу, по богатству Своему в славе, Христом Иисусом»

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

#### Вести с миссионерских полей

С 1 по 27 июня 2004 Оксана Слисенко и Марина Авдеева посетили Иркутскую область, г. Черемхово и многие поселки этого края с вестью Евангелия. Сестры в основном работали с ребятишками в школах и детских домах, рассказывая им о Боге и Его любви. Господь обильно благословил и охранял тружеников, возвратив их домой невредимыми. Благодарность молитвенникам, кто взывал к Богу о благослове-



нии и охране, а также всем, кто просто покупал пельмени – эти средства были использованы на нужды поездки. Хвала и благодарение Богу, что милостям Его — нет числа.

\* \* \*

С 15 по 30 июня 2004 группа верующих из Эверета и Марцин Дарья со Спокена посетили Пермскую область, г.

Чайковский и село Фоки с вестью Евангелия. Труженики жили с детьми школы-интерната, проводя с ними Библейские уроки, а также беседуя с ребятами, их воспитателями и жителями поселков о вечности, о жизни и Боге. Слава Богу — Его благословение сопровождало группу, никому не приключилось никакого зла, и их возвращение с радостью восприняли родные и близкие. Благодарение всем, кто молился и помог материально — средства были использованы на приобретение инструментов для резьбы по дереву (этому делу учат детей на уроках труда).

Всем труженикам желаем здоровья, успехов в личной и духовной жизни, обильных плодов и в будущем.

Трудитесь и не изнемогайте! Редакция журнала

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

#### Лежал кувшин.

1

Лежал кувшин разбитый при дороге, Покрылись пылью черепки его. Шли мимо люди, проезжали дроги, — Но он не вызывал ни у кого Малейшего хотя бы интереса — Не видели в нем ни цены, ни веса.

Случилось проходить по той дороге Однажды мастеру гончарных дел. И взгляд его на изысканье строгий Кувшин тот поврежденный рассмотрел. Он поднял дно и горловины круг ... О! Сей кувшин – творенье его рук

«Ты был красив — еще я это помню, Но как же краток был, дружок, твой век, Теперь на свалке ты и весь изломан, - Проговорил кувшину человек, - Что-либо изменить тебе не в мочь. Но я твой мастер — я берусь помочь».

И выбрал он из пыли придорожной Все те обломки красоты былой, И снова занялся работой сложной В своей гончарной тихой мастерской. Он клеил, обжигал и рисовал — И тот кувшин еще прекрасней стал.

2.

Ты, человек, утратив образ Божий, Как тот кувшин, лежишь в мирской пыли; Но осознать ты этого не можешь От своего Создателя вдали. Души твоей израненной осколки Так часто причиняют боль тебе. При этом сам не можешь ты нисколько Что-либо изменить в своей судьбе. Наедине оставшись сам с собою — Ну, почему? — пытаешься понять, — Ты обделён особенной любовью, Печали по которой не унять! В такие, может, редкие моменты Вдруг понимаешь, как ты одинок,

Как этот мир обманчиво-изменчив, Как дорог сердцу тихий уголок. Постой! Не торопись! Продли минуты: К тебе Создатель близко подошёл. Ведь о Его любви -большой и чуткой-Тоскуешь ты измученной душой. Ведь это Он ,тебя касаясь нежно, Влечёт к Себе - в сияние из тьмы. В Его руках -блаженная надежда, Что дать не в силах «мудрые» умы. Позволь Ему твоей души осколки Божественным могуществом собрать, И жизни твоей грешной опыт горький Позволь Ему забвению предать. Лишь только Он – твой Бог и твой Создатель -Вернёт душе былую красоту, И властною Своею Благодатью В ней восстановит Божью чистоту. Как для кувшина-мастер и кружало, Так для тебя-распятье и Христос! О, человек! Ответ тебе стяжало Святое Небо на души вопрос! 3.

Подобное случилось и со мною. Я, как кувшин, разбитою была. Но Бог Любви нашел меня такою, Чтоб славой осиять Свои дела.